درس خارج اصول حضرت استاد شب زنده دار دام ظله
موضوع: احتیاط
تاریخ02/10/1399

جلسه 45
اعوذ بالله من الشیطان الرجیم بسم الله الرحمن الرحیم الحمدلله رب العالمین و صلی‌الله تعالی علی سیدنا و نبینا ابالقاسم محمد و علی آله الطیبین الطاهرین المعصومین لاسیّما بقیةالله فی الارضین ارواحنا فداه و عجل الله تعالی فرجه الشریف و اللعنة الدائمة علی اعدائهم اجمعین.
محاذيري كه براي عدم انحلال خطابات قانونيه ذكر شده است بخشي از آن‌ها در جلسات قبل بيان شد. يكي دوتاي ديگر هم باقي مانده كه عرض مي‌كنم، حداقل دوتاي ديگر باقي مانده.
يكي اين است كه فرمودند اگر اين‌طور باشد كه خطابات قانوني مانند خطابات شخصي است و لكلِّ فردٍ فردٍ خطاب وجود دارد. لازمه‌اش اين هست كه در مورد شارع مقدس ارادات كثيره وجود داشته باشد. براي خاطر اين‌كه مثلاً اگر مي‌فرمايد كه «لا تشرب الخمر»، شما مي‌فرمايید كه به تعداد آدم‌هايي كه وجود دارند؛ حالا فرض كنيد مسلم، به تعداد خمرهايي كه در اختيار آن‌ها هست اراده كرده مولا جدا جدا، مستقلاً مستقلاً، خب پس بايد شارع مقدس محل ارادات كثيره باشد. و همين‌طور كه اراده واحده نمي‌تواند از مريدهاي متعدد نشأت بگيرد، اراده واحده به مرادهاي متعدد هم نمي‌تواند تعلق بگيرد. چون اراده امر ذات اضافه است، اراده دارم، مراد ندارم نمي‌شود. مثل علم دارم، معلوم نداشته باشم. مثل حبّ است، علم است، بغض است كه اين‌ها ذات اضافه هستند. پس بنابراين اگر شما مي‌گوييد كه از هر مكلّفي جدا جدا جدا جدا اراده فرموده مولا؛ پس بايد بگوييد كه ارادات متعدده وجود دارد در نفس ، نه اين‌كه يك اراده است هم به اين تعلق گرفته هم به آن تعلق گرفته هم به آن تعلق گرفته، نمي‌شود اراده واحد باشد متعلّقات آن يكي، متعدد باشد. همان‌طور كه نمي‌شود اراده واحد باشد مريد آن يكي باشد. مثلاً بگويند زيد و عمر با همديگر يك اراده دارند. نه بالجنس و بالنوع مي‌شود اما يك اراده شخصي و خارجي، اين اراده دوتا مريد داشته باشد، دوتا اراده كننده داشته باشد. اين نمي‌شود. يك اراده واحده هم نمي‌شود دوتا متعلَّق داشته باشد. هم اين را اراده كردم، با يك اراده كه از شخص سر مي‌زند و وجود پيدا مي‌كند در عالم تحقق؛ بگوييم اين ارادهِ هم به اين خورده هم به آن خورده، مرادش هم اين است هم آن، من علم دارم ولي اين يك علم من هم خورده مثلاً به وجوب صلاة هم به حرمت غيبت، نه ديگه اين‌جا دوتا علم دارد. يك علم به وجوب صلاة دارد يك علم به حركت غيبت دارد نه اين‌كه يك‌دانه علم است متعلَّق آن دوتاست. اراده هم همين‌جور است.
س: ؟؟ در بحث علم الهي بحث كردند و جواب دادند
ج: چه چيز را؟ 
س: اگر متعلَّق علم الهي محل حوادث باشد لازمه‌اش انفعال در ذات الهي است. اين يكي از اشكالات متكلمين به علم خداوند متعال به جزئيات مي‌شود ديگه، همان بيان هم در مورد اراده بيان مي‌كند، مطرح مي‌كند. به اين صورت كه آن‌جا جواب مي‌دهند که مانعي ندارد كه متعلّقات جزئي باشد و محل حوادث باشد اما علم خداوند متعال ذاتي باشد و تغيير نكند. و برخي از متكلمين هم نظرشان اين است كه 
ج: بالاخره ما نمي‌گوييم كه، مي‌گوييم يكي است یا چندتاست؟ 
س: خب يكي 
ج: حرف سر اين است؛ اراده دارد خداوند متعال يا ندارد؟
س: بله، 
ج: خب اين اراده يكي است يا چندتاست؟ اگر بخواهي بگويي چندتاست
س: نه، يك اراده است ولي متعلّقاتش مختلف است.
ج: نمي‌شود. نمي‌شود يك اراده متعلّقاتش مختلف باشد.
س: در مورد علم چه‌طوري مي‌توانستند درست بكنند؟ به همان بيان هم در مورد اراده درست مي‌كنند.
ج: آن‌جا هم نمي‌شود اين‌جوري بگوييم كه بگوييم، آن‌جا هم بايد بگوييم يكي است؟ بايد بگوييم انحلال نيست؟ اما اگر بگويي انحلال هست واقعاً جدا جدا جدا هست، خب اين مستلزم اين مطلب هست. حالا شايد در اثناء كلام باز بيشتر... 
إن قلت كه اين‌جا اين ...، آن حرف‌ها مال اراده تكويني است. اين‌جا اراده؛ اراده تشريعي است. جواب اين است كه نه، اين‌جا هم مرادمان از اراده تشريعي همان اراده تكويني يعني اراده بعث و تقنين كه اين تكويني است ديگه، ارادة البعث كه ديگه اعتباري نيست، تشريعي نيست. خب مولا اراده كرده بعث اين را جدا، بعث آن را جدا، بعث آن را جدا، بعث آن را جدا، بعث آن را جدا و اين‌ها امر تكويني است. پس بنابراين اين شبهه وارد مي‌شود.
بعد حالا اين را بخوانم از مطالب مرحوم حاج آقا مصطفي است. «الشبهة الخامسة: ‏‏من تبعات القول بانحلال الخطاب القانونیّ العمومیّ إلی الخطابات الشخصیّة‏‎ ‎‏الجزئیّة، تعدُّد الإرادة التشریعیّة فی ذات الشارع الأقدس؛ ضرورة أنّ من اختار هذه ‎‏الانحلال» كه مي‌گويد قانوني منحل مي‌شود به خطابات شخصيّه جزئيه «یرید أن یقول: بأنّ کلّ فرد من أفراد المخاطبین مورد الإرادة التی تخُصّ‏ به» هر كدام «وتکون الإرادة کثیرة، وإلاّ فمع وحدة الإرادة التشریعیّة وحدةً مساوقة للوجود»، كه يك اراده موجود شده باشد‏«‎ ‎‏لایعقل کثرة المراد کثرة واقعیّة»؛ و حال اين‌كه شما كثرت واقعي مي‌خواهيد بگوييد. «ضرورة أنّها (يعني اراده) من صفات ذات الإضافة»، است. «فکما لایعقل‏‎ ‎‏تعدّد المرید مع وحدة الإرادة، کذلک لایعقل تعدّد المراد مع وحدة الإرادة، ولاسیّما‏‎ ‎‏و أنّ تشخُّص الإرادة بالمراد، فإذن تلزم الکثرة الواقعیّة فی الإرادة التشریعیّة». تشخص اراده به مراد است، مريد كه يكي است. اين اراده‌اش با آن اراده‌اش چه تفاوت، مايزش چيست؟ چرا اين از او جدا مي‌شود تشخص پيدا مي‌كند؟ براي اين‌كه اين خورده به اين چيز، آن خورد به آن چيز، به مراد «وأیضاً :‏‏ لیس المراد من «الإرادة التشریعیّة» إلاّ الإرادة التکوینیّة المتعلّقة‏‎ ‎‏بالبعث والتقنین»، كه اين دفع دخل مقدر است كأنّه «ولیس هذه الإرادة التشریعیّة من الاعتباریّات». اراده تشريعي كه همان اراده تكويني است كه اراده بعث مي‌كند، اراده زجر مي‌كند، اين‌ از اعتباريّات نيست. «کما أنّ مقتضی ما‏‎ ‎‏تحرّر مراراً فی محلّه: أنّ المراد بتلک الإرادة لیس فعل المکلّف، بل المراد بها هو‏‎ ‎‏جعل القانون، وبعث الناس نحو المادّة»‎‏ خب كسي ممكن است بگويد كه مقصود از اين اراده كه مي‌گوييم خداي متعال اراده فرموده است؛ يعني فعل مكلّف را اراده فرموده، اراده فرموده فعل صلاة را، تحقق صلاة را از مكلّف، تحقق صوم را از مكلّف و هكذا. می‌گویند اين نيست. چون اگر اين بود بايد آن صلاة و صوم تخلّف پيدا نمي‌كرد بلكه مراد همان بعث است كه اين هم تخلّف پيدا نكرده، هست. مراد قانون است، اين هم تخلّف پيدا نكرده، هست. 
س: الان چي را مي‌خواست بگوييد؟ نفهميدم.
ج: بله؟
س: اين الان مي‌خواست چه بگويد؟ اين چه دفع دخلي است؟
ج: بعضي گفتند كه مقصود از اراده در ذات اقدش شارع، اراده افعال مكلّفين است.
س: تكويناً أو تشريعاً؟ 
ج: همان تكويناً ديگه، اراده كرده كه اين فعل از او سر بزند، اين فعل از او سر بزند. ايشان مي‌گويد اين نيست. مي‌فرمايند كه «کما أنّ مقتضی ما‏‎ ‎‏تحرّر مراراً فی محلّه: أنّ المراد بتلک الإرادة لیس فعل المکلّف، بل المراد بها هو‏‎ ‎‏جعل القانون، وبعث الناس نحو المادّة‏‎»‎‏ مادّه يعني همان صلاة يا صوم يا حجّ كه امر رفته روي آن «ولذلک لایتخلّف منها أیضاً هذا المراد»، به خاطر همين هست كه تخلّف پيدا نمي‌كند از آن اراده اين مراد كه همان قانون و بعث باشد و حال اين‌كه آن‌ها تخلّف پيدا مي‌كنند‏ «‎‏بخلاف ما إذا کان المراد بها فعلَهم، فإنّه یتخلّف».‏ «وتوهّم اندفاع ذلک: بأنّ المراد هو صدور الفعل عن اختیار‏‎‎‏، فاسد»؛ بعضي‌ها كأنّه حالا به مقالات آقاضياء آدرس داده شده، گفتند نه، چون اين تخلف‌ها باعث اين نمي‌شود كه اراده به فعل‌شان نخورده باشد. براي خاطر اين‌كه او اراده تكويني كرده، اراده تشريعي كرده صدور فعل عن اختيارٍ عنه، وقتي عن اختيارٍ شد خب ممكن است اختيار نكرده باشد. اين جواب خيلي فاسدٌ ايشان مي‌گويند «لأنّ‏‎ ‎‏مقتضي ذلک وجوب صدوره عن اختیار، وإلاّ لو تخلّف فیلزم التخلّف عن تلک‏‎ ‎‏الإرادة». خب اگر اراده تكويني خداي متعال بر اين است كه او باختيارٍ فلان كار را انجام بدهد، خب بايد همين انجام باختيارٍ از او سر بزند. ديگه نمي‌شود سر نزند چون اختيار دارد. چون فرض اين است كه خداي متعال اراده تكويني فرموده كه باختيارٍ انجام بدهد. وقتي كه او اگر اراده كرده كه باختيارٍ انجام بدهد خب بايد همين، همان مراد خداي متعال در خارج تحقق پيدا كند. يك وقت خداي متعال اراده مي‌فرمايد كه آن اختيار داشته باشد. ديگه مختارش را اراده نمي‌فرمايد. آن‌جا بله، مي‌شود تخلّف بكند. البته وقتي او اختيار مي‌كند انجام بدهد افاضه وجود به آن مختار از طرف خداي متعال است. وقتي او اختيار مي‌كند، مفيض وجود، اوست ولي به اين، اين‌جور اراده كرده كه اگر عبدش اختيار كرد كه او را انجام بدهد البته تأثير هم براي اين چيز او گذاشته ديگه، اين‌طور نيست كه فقط تعقّب به اراده باشد. ولي اگر اراده فرمود كه آن كار به اختيار اين سر بزند خب بايد سر بزند، تخلّف نبايد داشته باشد. 
س: اصلاً بايد يك داعي در نفس ايجاد بكند كه آن عن اختيارٍ حتماً انجام بشود.؟؟
ج: يعني اختيار داده، داعي هم حالا بله، ايجاد مي‌كند يا هر كاري يا عقل به او داده، چي به او داده كه خودش محاسبه مي‌كند و .... 
بعد مي‌فرمايند كه «فلاتغترّ بما فی صحف الآخرین». خب بعد ‏«إذا عرفت ذلک کلّه، انتبهت إلی ما أردنا توجیهه إلیهم: من لزوم الکثرة‏‎ ‎‏الواقعیّة فی إرادته تعالی، وهو فی حقّه ممتنع. وفی المسألة بحثٌ طویلٌ محرّر منّا‏‎ ‎‏فی قواعدنا الحَکمیّة‏‎‎‏، وأشرنا إلیه فی تنبیهات مباحث الطلب والإرادة‏‎» كه متأسفانه اين قواعد حَكَميه ايشان مفقود شده و حواشي ايشان هم بر اسفار و هم آن‌كه مستقلاً ايشان نوشته.
«هذا مع أنّ الوجدان أحسن شاهدٍ علی أنّ فی مورد توجیه الخطاب إلی‏‎ ‎‏الکثیر»، یعنی «يا ايّها النّاس إفعلوا كذا، لاتکون فی النفس إرادات کثیرة، بل هناک إرادة واحدة بالضرورة». خود ما وقتي مثلاً مي‌گوييم بچه‌ها برويد فلان كار را انجام بدهيد. حالا ده‌تا بچه هستند مي‌گوييم بچه‌ها برويد ده‌تا اراده داريم؛ براي اين يكي، براي او دوتا، جدا، براي او جدا، يك‌دفعه يك اراده، تكاليفي داريم به گردن اين‌ها مي‌گذاريم. خب اين‌جا يك سؤالي ...، تا اين‌جا كه كلام ايشان بود من با خصوصياتش مي‌خواستم ذكر كنم در آن مقاله‌اي كه عرض كردم اين بخش را از ايشان نقل كردم. ولي بعضي خصوصياتش حذف شده، منتها يك سؤال تا همين‌جا نقل كردند. اين‌جا تا اين‌جا كه هست يك سؤالي فوراً به ذهن انسان منقدح مي‌شود و آن اين است كه خب بالاخره حالا شما اين‌جا مي‌گوييد ارادات كثيره مي‌شود؛ ولي خب نسبت به واجبات متعدد چه مي‌گوييد؟ يعني به همان اراده‌اي كه گفته يجب الصوم، به همان اراده گفته يجب الصلاة؟ به همان اراده گفته يجب الخمس؟ به همان اراده گفته يجب الزكاة؟ ديگه آن‌ها را كه نمي‌شود اين‌جوري گفت. خب اگر آن‌ها حل مي‌شود اين همه واجبات داريم جداي از هم، به هم ربط ندارد. اين همه محرمات داريم به هم ربط ندارد. اين همه خداي متعال مگر فقط مال شريعت ختمي مرتبت صلي‌الله عليه و آله و سلّم هست؟ در اديان گذشته هم اين‌قدر احكام خدا دارد. اراده‌ها دارد، پس آن‌ها را چه‌كارش مي‌كنيم؟ اگر آن‌ها اشكال ندارد، آن اراده‌ها نسبت به واجبات متعدده اشكال ندارد خب در اين‌جا هم مي‌گويي خطاب، يك خطاب قانوني ارادات متعدده باشد. اشكال عقلي پيدا نمي‌كند. اگر اين‌جا اشكال دارد آن‌جا هم اشكال دارد. آن‌جا اشكال ندارد اين‌جا هم ندارد. آدم توي ذهنش اين مي‌آيد وقتي مطالعه مي‌كند مي‌گويد اين چه فرمايشي است؟ اين ذیلی دارد كه اين را حل کرده. بله، ايشان مي‌گويد، ما هم مي‌گوييم همه‌اش با يك اراده است.
«وغیر خفیّ:‏‏ أنّ مقتضی هذا التقریب فی إرادته تعالی، وحدة الإرادة فی جمیع‏‎ ‎‏القوانین التشریعیّة؛ لما تقرّر فی محلّه: من أنّ الإرادة التشریعیّة جزء من النظام‏‎ ‎‏الکیانی، التابع للنظام الربّانی، المستتبع للنظام الإلهیّ، المنقهر فی النظام الذاتیّ» همه اين‌ها توي همان يكي است. يعني اراده فرموده خداي متعال نظام را راه بيندازد، اين‌ها هم جزء نظام است. دين و مذهب و ارسال رسل و انزال كتب و واجبات و محرمات و مستحبات، همه‌ي اين‌ها مثل اجزاء عالم اجزاء اين نظام است كه با يك اراده همه‌ي اين‌ها وجود پيدا كرده، نه ارادات مختلف، با يك اراده همه‌ي اين‌ها وجود پيدا كرده، حالا اراده را در آن‌جا هر جور معنا مي‌كنيد. ولي يك اراده است نه اراده‌ها، يك اراده كرده كه ماسواه خلق بشود كه توي اين ماسواه اين‌ها هم هست
س: اين الهيّ ربّاني ديگه چي بود؟ 
ج: بله؟
س: اين الهيّ ربّاني را ما نفهميديم. حالا تكويني و تشريعي را مي‌فهميم
س: كياني و ربّاني و ...
س: كياني و ربّاني ...
ج: كياني يعني ..، بله، كيان كه از همان كون است ديگه، 
س: تكويني است. آره
ج: نظام وجودي
س: الهيّ و ربّاني و اين‌ها چيه؟ 
ج: نظام وجودي كه تابع نظام ربّاني است يعني نظامي كه ربّش اوست و پرورش دهنده‌اش خود اوست كه باز آن تابع نظام الهي است كه خالق است، خالقي است كه ربّ هم هست و در آن نظام ذاتی که فی نفس الامر آن نظام احسن این‌ها را توی ‌خود دارد «ما جعل اللّه المشمشة مشمشة و لکن خلقها» نظام احسن در نفس الامرش این‌ها وجود دارد ولی او اراده می‌کند او را به‌ وجود بیاورد، نه این‌که این‌ها را به او می‌دهد، نمی‌شود از او سلب کرد که. عدل را نمی‌شود عدل کرد، خودش عدل است، عدل را به‌وجود می‌آورد. خدای متعال مثلاً دوتا دوتا را چهارتا قرار نمی‌دهد که، خودش ذاتش است و الا باید می‌شد سلبش بکنیم، ندهد به او، به دوتا دوتا چهارتایی ندهد، می‌شد؟ سه‌تایی به او بدهد، پنج‌تایی به او بدهد؛ این همان است که «ما جعل اللّه المشمشة مشمشة و لکن خلقها». این نظام ذاتی است یعنی توی این نظام احسن این‌‌ها توی آن افتاده که باید وجوب فلان چیز باشد، حرمت فلان چیز باشد، استحباب فلان چیز باشد و و و همین‌طور. این جزء آن نظام است، رأس به ذات جزء آن است. خب حالا این‌‌ها ....
س: یعنی الان چی شد؟ بالاخره ایشان فرمودند که صوم و صلاة و بقیه‌ی واجبات و محرمات ....
ج: به همان، به آن اراده‌ای که حالا هرجور در آن است، به آن اراده‌ی واحده‌ای که خواسته خدای متعال، اراده فرموده ماسوای خودش خلق بشود و خلق بفرماید. همین اراده کرده با همان همه‌ی این چیزها، نه این‌که برای هرکدام این‌‌ها یک اراده‌ی جدایی است. حالا شاید زیربنای این حرفم حالا ما کلمات ایشان را  حالا همه‌جا، همان باشد که مثلاً واحد بسیط حقیقی لا یصدر منه الا یک واحد. پس بنابراین اراده کرده این است؛ تا ابد الدهر به یک اراده همه‌ی این‌ها اراده شده.
حالا به خدمت شما عرض شود که البته این‌ها حالا من که اهل این حرف‌ها نیستم و خیلی دور از ‌آبادی هستیم ولی حالا این حرف فلاسفه و عرفا و با این ذهن‌های محدود که بشر دارد این‌ها نمی‌سازد خیلی با ظواهری که حالا در قرآن و شریعت از آن می‌فهمد «إِذا أَرادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ» (یس/82) هر شیء حالا هم می‌تواند. و به یک اراده‌ی ازلی دیگر هرچی هست و خواهد بود، یعنی دیگر مثلاً بهشت و جهنم و همه‌ی قیامت و همه‌ی این‌ها هم دیگر از همان با همان یک‌دانه اراده است دیگر؛ این نظام، این نظام ذاتی من بدوه الی ختمه که ختمش هم دیگر حدی برای ماها ندارد که بگوییم حدش چیست؟ برای خودش دارد ولی برای ما، همه‌ی این‌ها به یک اراده تحقق پیدا کرده. حالا این‌جوری است یا نه او «کل یوم فی شأنٌ» می‌تواند اراده بکند و به خدمت شما عرض شود که حالا ما خیلی در این وادی وارد نمی‌شویم خیلی ...
س: حاج آقا الان مشکله‌ای که آقا مصطفی می‌فرمایند این است که، ما الان دوتا چیز فهمیدیم، کدام‌یک از این دوتا هست ...
ج: همان را هم باید شکر خدا کرد ....
س: یکی این‌که انقداح دعاوی و ارادات در صوغ نفس محال است ....
ج: در صوغ نفس باری‌تعالی نه ما، نه ممکن الوجودها. در واجب الوجود ...
س: نه قبل از این‌که اصلاً بحث واجب الوجود ....
ج: نه دیگر خب شارع اقدس دارد می‌فرماید دیگر ...
س: می‌فرماید شارع و مقنن وقتی مرید، اصلاً ایشان، بحث‌مان روی مرید و صفت اراده و صفت ذات اضافی بودن اراده، گفت اراده طرف که مرید هست «لا یصدر الا عنه» یک اراده کما این‌که دوتا مرید نمی‌تواند باشد حد وسط‌مان اراده بوده. حالا که اراده واحد شد پس از اراده هم یک مراد واحد نشأت می‌گیرد و یستحیل که یک اراده چند مراد داشته باشد، یعنی جمع اراده‌ی واحده با مرادات مختلفه جمعش ....
ج: ممکن نیست.
س: ممکن نیست، این یک اشکال است. یک اشکال دیگر نه اصلاً از ابتداء امر آیا طرف نمی‌تواند چندتا اراده بکند؟ نه این‌که بگویم یک حب دارم، یک علم دارم لا یجتمع چندتا معلول، نه، از اول که من دارم نگاه می‌کنم ده‌تا علم دارم، از اول که دارم اراده می‌کنم ده‌تا علم دارم. این محال است؟ استحاله‌ی این را بیان نفرمود غیر از یک چیز و آن هم ؟؟؟ شد که اگر به وجدان، آخرش داشت می‌گفت این حرف را، که اگر به وجدان مراجعه کنی ما وقتی که می‌خواهیم خطاب جمع بکنیم چندتا نداریم، وجدانی خواست حل بکنیم؛ و الا نخیر، ممکن است برای بچه‌ها هم یا آن روز مثالش را عرض کردم، شما می‌فرمایید ایها التلامذة قرّروا، تقریر بنویسید و در تقریر نوشتن خصوصیات تک‌تک افراد را هم لحاظ می‌کنید به یک خطاب واحد، چون از ابتدا چندتا اراده می‌کنید محال نیست. بله محال است که یک اراده را ما مسلّم بگیریم، یک اراده‌ی واحد لا یجتمع مرادات مختلفه و کثیره، این استحاله دارد. اما اگر از اول، از اول کسی که می‌خواهد اراده بکند یا حب داشته باشد به هر چیز، بعث داشته باشد از اول مختلف اراده کند، این چه مستحیلی است؟ خداوند متعال از اول خلقت، از اول نه این‌که یک چیز بوده نمی‌تواند با چندتا چیز جمع بشود نه، از اول بیاید چندتا اراده بکند ...
ج: می‌گوید نمی‌شود، اشکال همین است دیگر ...
س: چرا نمی‌شود؟
ج: کأنّ گفتم ببینید اگر بگوییم آن واحد است «لا یصدر منه» ....
س: خب آهان اگر این می‌خواهید بگیرید ...
ج: حالا خب پس یک اراده دارد، با آن این ماسوی با همان یک اراده است ....
س: حاج آقا دوتا .....
س: آخر این‌که ما هم بالبداهه می‌فهمیم که شارع مبدأ هست، یک‌سری ارادات تکوینیه دارد که جنسش از لحاظ ....
ج: شما بیایید بعد این‌ها را ....
س: .... بالبداهه اصلاً از دو جنس است از دو عنصر است ...
ج: چی از دو عنصر است؟
س: آقا ارادات تکوینیه‌ی خدا، ارادات تشریعیه‌ی خدا، بعد هم ....
ج: اراده‌ی تشریعیه گفتند دیگر، آن‌ها را هم که گفتند دیگر. بابا اراده‌ی تشریعیه که برگرداند به اراده‌ی تکوینیه‌ ....
س: نه این شبهه بود ...
ج: نه شبهه نیست همین دیگر، یعنی اراده ...
س: ...
ج: آقای عزیز نه، اراده می‌کند بعث را....
س: تکوینی است این‌ها ...
ج: این تکوینی است، شما اراده می‌کنید اگر چه بعثت اعتباری باشد اما ...
س: .... یکی است پس ...
ج: بله؟
س: اراده پس این را می‌خواهد این‌طور بگوید اراده‌ی بعث، ایجاد داعی برای مکلف و زجرش یا..... 
ج: بله بله
س: .... این با «ان الله لم یجعل مشمشةَ مشمشةً بل أوجدها» یکی است، یا را بداهة ما داریم می‌کنیم دوتا ..
ج: یعنی چی دوتا هست؟
س: .... که خدا یک مقدار یک چیزهایی می‌خواهد به تکوینیات متوجه کند، ارادات یا به مشمشه را می‌خواهد ایجاد کند، یک اراده به بعث و عالم این‌ها هست، این‌ها دو سنخ هستند این بداهة ما هست. اشکال را ایشان نیامد پاسخ بدهد این خلاف بداهة است که بگوییم این‌ها مرادات مختلفه نیستند. این حرف که خلاف بدیهی است، قطعاً خب شارع آمده مرادات مختلفه ....
ج: نه آقای عزیز یک نظام واحد است، یک نظام است از ذاتی که این نظام واحد این‌ها را با خودش دارد...
س: دارد یعنی منشعب می‌شود ...
ج: منشعب نمی‌شود، این‌ها را یک نظام ...
س: .... او هم همین را می‌گوید، می‌گوید یا ایها الناس که می‌گوید ...
ج: آقا مشمشه ...
س: حاج آقا شما همان‌طوری که در این‌جا می‌گویید خدا یک اراده‌ی پاششی کرده منحل شده روی تمام مرادات، اتفاقاً انحلالیون هم همین را می‌گویند، می‌گویند دفعتاً یک چیز را خدا پاشیده ریخته روی فردا، دقیقاً مثل اراده‌ی نظام تکوینیه و تشریعیه. اتفاقاً این مؤیّد ....
ج: نه ...
س: ....ما اراده‌ی جداگانه داریم ...
س: انحلالی‌ها هم همین را می‌گویند، انحلالی‌ها می‌گویند چون اصلاً ....
ج: نه، ببینید انحلالی‌ها فرض‌شان این است اگر این را می‌گویند، شما نگویید حالا شما ممکن است انحلالی باشید و بگویید من این را می‌خواهم بگویم، انحلالی‌ها دارند این را می‌گویند، می‌گویند‌ آقا.... مثل آن‌جایی که شما امر شخصی داشته باشید به ده نفر، ده‌تا اراده دارید، ده‌تا خطاب دارید، ده‌تا امر دارید، امر این ربطی به او ندارد، امر او ربط به این ندارد، إفعل یا زید فلان کار را، إفعل یا عمرو فلان کار را، إفعل یا بکر فلان کار را و همین‌جور، وقتی هم همه‌شان این‌جا ایستادند می‌گویی إفعلوا فلان کار را، این‌ها می‌گویند این إفعلوا فلان کار را مثل آن است، منحل می‌شود مثل او، یعنی امر جدا جدا مستقل مستقل، اراده، اراده، اراده، اراده. امام با این مخالف است یعنی این نمی‌شود، چرا؟ به دو بیان، این بیان دوم این است که اگر بخواهی بگویی این‌جوری می‌شود محاذیر دارد، من المحاذیر حالا این است که ولد فرموده که این هم یک محذور است که اگر بخواهی این حرف را بزنی این چی لازم می‌آید؟ تعدد اراده در شارع اقدس لازم می‌آید و حال این‌که تعدد اراده در آن‌جا معقول نیست، آن‌جا یک اراده است ...
س: ... با عدم معقولیتش ....
ج: آن‌وقت، ببخشید، می‌گویید آقا اگر این‌جا یک اراده هست پس همه‌ی این خلق و این احکام متعدد و توی شرایع و این‌ها را چه‌جور درستش می‌کنی؟ این‌ها را که دیگر، چه‌جور می‌شود گفت این‌ها یکی است؟ آن هم به این درست می‌کنید که همه‌ی این‌ها را می‌ریزد توی نظام واحد احسن، می‌شود یک چیز ...
س: یعنی در وجه و عنوان ...
ج: اراده کردند نظام احسن را.
س: ... در وجه و مرآت و عنوان احسن ....
ج: نظام احسن که این‌ها توی آن است، ذاتی‌اش است ...
س: توی آن است یعنی دیده می‌شود ...
ج: توی آن است ذاتی است بله، آره ..
س: یعنی مثل بحث فقه‌مان که می‌فرمودید اراده‌ی ضمنیه است، یک چنین چیزی، شبیه این، این را می‌خواهد بگوید. خب بابا انحلالی‌ها هم خیلی‌های‌شان این را می‌خواهند بگویند ...
ج: نه آن‌جا هم گفتیم ضمنی می‌گوییم تسامح در تعبیر می‌کنیم، تسامح در تعبیر است اراده‌ی ضمنیه. توی این نظام احسن باید شیطان هم باشد، باید جهنم هم باشد، باید بهشت هم باشد، باید رسل هم باشند، باید اولیاء هم باشند، باید وجوب فلان، حرمت فلان، استحباب فلان، اباحه‌ی فلان ولو برای طوائف سابق مثلاً فلان حکم باشد برای طوائف بعد، همه‌ی این‌ها جزء نظام احسن است، توی نظام احسن. نظام احسن یک چیز است و اراده ‌الله تعالی که به‌وجود بیاید. خب با این به‌وجود آمده این نظام احسن این هم جزء آن است.
حالا این فرمایش ایشان هم به خدمت شما عرض شود حلّ... یعنی با قول به چیز ناسازگار نیست. ببینید اگر شما بگویید که خطابات قانونیه منحل به این است خب می‌شود مثل نظام ... این هم جزء همان است دیگر. شما چطور آن‌ها را یکی می‌بینید وجوب صلاة و با وجوب صوم و با حرمت غیبت و با حرمت کذب و با فلان و این‌ها را همه را می‌کنید توی نظام احسن، می‌شود نظام واحد اراده به آن خورده دیگر. خب اگر این‌ها هم متعدد می‌شود جزء همان است دیگر، این تعددی مثل عدل آن می‌ماند که همه‌اش بالاخره به یک منظر تعدد دیده دارد می‌شود ولی یک منظر همه‌اش واحد است ...
س: نه دال بر جعل قانونی است نه دال بر جعل انحلالی است.
ج: انحلالی هیچ.
اگر اشکال بخواهد داشته باشد، اگر آن‌‌ها هم توی اصول می‌گویند متعدد است یعنی مثل آن‌جا می‌گویند، یعنی مثل این‌که می‌گویند وجوب صوم داریم، وجوب حج داریم، وجوب زکات داریم، وجوب خمس داریم، چه‌جور آن‌جا، خب این‌جا هم می‌گوییم ... اگر آن‌جا را چه‌جور درستش می‌کنیم؟ خب این‌جا را هم همان‌جور درستش می‌کنیم.
این به خدمت شما عرض شود که ...
س: حاج آقا چون قانونی‌ها هم که نمی‌توانند قانون حج و قانون نماز یکی هست که، مؤید فرمایش شما هست. قانونی‌ها که نمی‌گویند قانون حج و قانون نماز یکی است که، هرطور که تعدد آن‌جا درست کردی در رابطه با افراد هم ...
ج: بله بله، این قانون با آن قانون با آن قانون با قانون دیگر قوانین است دیگر ...
س: این را که قبول داریم دیگر ...
ج: خب می‌گوید قوانین است، حالا با یک دیدی می‌آید این قوانین همه‌ی این‌ها نظام احسن، یک نظم ذاتی واحد است خدا او را اراده فرموده. حالا اگر این حرف‌ها درست باشد و این‌ها، خب این مسأله را چیز نمی‌کند و این‌ها نمی‌خواهند چیزی یعنی انحلالی‌ها یک چیزی بگویند که در آن‌جا نیست، در قوانین نیست در قوانین متعدده نیست. این‌جا هم می‌گویند بله می‌گویند فرق قوانین متعدده با این است که آن‌ها در مقام چیزش هم جدا جدا هست، این‌جا همه را با یک، همین متعددها را با یک چیز گفته، آن‌وقت این تعدد را هرجور درستش می‌کنی در آن‌جا این‌جا هم درستش کن.
س: حاج آقا در انحلال اراده‌ی واحده‌ی حق تعالی نسبت به انحلالش به واجبات و محرمات شارع یک اراده‌ی اولیه داشته بعداً هم نفوس بر علویه و نبویه آمدند خصوص ذکر کردند صوم، صلّ، حجّ فلان؛ اما در مورد ما نحن فیه که خودشان آمدند فقط گفتند یا ایها الناس مثلاً صلوا، دیگر نیامدند به زید و عمرو و بکر هم خصوص را ذکر بکنند که اگر گفته بودند مشکلی نبود. فرض بفرمایید شارع مقدس اول گفته صلوا یا گفته این کار را انجام بدهید بعد به شخص هم می‌گوید آقا تو هم این کار را انجام بده، این یجتمعان است. بحث ما آن‌جایی است که ما یک خطاب بیشتر نداریم، یک صلّ داریم که ایها الناس صلوا، این‌جا دیگر به افراد منحل می‌شود این بما هو این، نه این‌که بعداً هم به زید و عمرو و بکر بگویید، و الا به زید و عمرو و بکر هم اگر بگویید جمع می‌شود با آن صلّ‌ قبلی. در مورد انحلال اراده‌ی خدا نسبت به واجبات و محرمات یک اراده‌ی اولیه داشته که نظام احسن را خواسته تکوّن پیدا کند در ضمنش اراده‌های نسبت به واجبات و محرمات هم بوده. بعداً آمده نسبت به واجبات و محرمات اوامر و نواهی بعث و زجری داشته. اما در مورد ما نحن فیه که می‌آید می‌گوید صلّ‌ که دیگر نسبت به عمرو و زید و بکر که خصوص ذکر نکرده که ....
ج: نکرده باشد، شما... انحلالی‌ها می‌گویند این‌جایی هم که می‌گوید «یا ایها الذین آمنوا صلوا» این‌ها درواقع با همین دارد چی می‌شود؟ انحلال پیدا می‌کند به صلِّ‌های متعدد مستقل و اراده‌های...
س: چرا؟ چرا قیاسش می‌کنید نیست به اراده‌ی خدا و واجبات، واجبات خدا ...
ج: بابا اشکال ایشان این است که اگر شما می‌گویید این‌جا تعدد است پس از شارع باید ارادات متعدده صادر بشود ...
س: آهان، ایشان جواب داد گفت این در ضمن آن اراده‌ی اولیه است، همین، در این بیان در حد دفع اشکال بود در همین حد .....
ج: کافی است همین ...
س: آقا ایشان ...
س: آن اشکال عقلی دیگر حساب نمی‌شود دیگر ...
س: ایشان دلیلش برای تقریر همین است که الارادة الواحدة کما این‌که یصدر عن مریدٍ واحد لا یتعلق بمراداة مختلفة این است ...
ج: بله، خب پس باید چی باشد؟
س: .... باید اثبات بشود وقتی من می‌گویم صلّ، منِ مولا می‌گویم صلّ یک مرید هستم یک اراده دارم یک مراد دارم این تمام. بعد کسی آمد اشکالی کرد گفت آقا اگر می‌خواهید این حرف را بزنید در مورد واجبات و محرمات مختلفه شارع اقدس یک اراده دارد؟ بعد ایشان گفت بله یک اراده دارد، آن چه اراده‌ای است؟ این‌که «اذا اراد الله ...» وقتی که اراده کرده که تکون اشیاء، همان کن فیکون نظام احسن را کن فیکون کرده ...
ج: خب احسنتم! این‌جا هم چی می‌گوییم؟ می‌گوییم توی آن نظام احسن همان‌طور که آن‌ها را قرار دادی در نظام احسن این منحلات از صلوا هم توی همان نظام احسن می‌رود، آن اراده‌ها هم...
س: منحلات صلوا اگر به زید و عمرو و بکر و خالد ....
ج: بله بله بله، نه نگوییم .....
س: ... اشکال عقلی است الان....
س: .... دقیقاً همین است، بحث اثباتی است، بحث بعث، بحث انشاء، بحث إفعل و لا تفعل ....
ج: می‌دانم، عجب است واقعاً! بابا حاج آقا مصطفی رحمه الله دارد چی می‌فرماید؟ می‌فرماید این صلوا باید بشود هزارها صلّ صلّ صلّ، هزارها اراده اراده اراده و این مستلزم این است که پس شارع اقدس ارادات متکثره داشته باشد و این نمی‌شود. می‌گوییم بابا این اراده‌های متکثره‌ی در این‌جا بنا بر این قول مثل ارادات متکثره‌ی در یجب الصلاة، یجب الصوم، یجب الخمس، یجب الفلان است؛ آن‌جا را چه‌جور درستش می‌کنی؟ هرجور آن‌‌جا درست می‌کنی و آن‌ها را به وحدت برمی‌گردانی این‌ها را هم همه‌ را ولو متعدد ما می‌گوییم هست به وحدت برگردان به همان نحوی که آن‌جا هست و این‌جا انحلالیون می‌خواهند بگویند مثل آن‌جا ما اقم الصلاة و صوموا و صوم و فلان و فلان و فلان این‌جا مثل آن‌جا هست، همان‌جور که آن‌جا بحسب ظاهر امر خیال می‌شد متعدد است این‌جا هم همین‌جور است، هرجور آن‌جا را درستش می‌کنی این‌جا را درست کن، اگر این‌جا را درست نمی‌کنی آن‌‌جا را هم درست نمی‌توانی بکنی.
بنابراین خب این به خدمت شما عرض شود که این هم یک محذور که ایشان فرمودند که حالا ما بنا نداشتیم فعلاً محذور را جواب بدهیم ولی حالا این‌جا دیگر جواب دادیم تا حالا بعد ... فعلاً محذور را که گفتند. یک محذور دیگر هم باقی مانده که حالا دیگر وقت گذشته. بعد دیدم که خب این مسلک خطابات قانونیه معرکة الآراء شده دیگر خیلی. اولاً در این‌که فقط مبتکرش امام است یا قبل هم گفتند این حرف را، حالا به اسم قانونیه نگفتند ولی لبّ حرف ایشان را دیگران گفتند، بعضی گفتند شیخ اعظم فرموده، آقای آخوند فرموده، فلان حالا این یک مطلب. دو این‌که حالا، حالا چه حرف ایشان تنها باشد چه حرف این جمع باشد این به خدمت شما عرض شود که در این دوتا مقاله‌ای که هست یکی‌اش مال جناب آقای مقیمی است، یکی‌اش مال جناب بستان نجفی است جمع کردند فرمایشاتِ، و برای من مفید بود این چون یکی آقای بستان نقل کرده که شیخنا الاستاد دام‌ظله هفت اشکال کردند به این خطابات قانونیه‌ی امام، هفت‌تا اشکال که ما نبودیم این، یادم نمی‌آید که ....
س: ...
ج: بله، هفت‌تا اشکال را این اشکال‌ها را ایشان نقل می‌کند این هفت‌تا اشکال را و بعضی آقایان دیگر در انوار الاصول هم هفت‌تا اشکال دیگر کردند، حالا دیگر یا بعضی‌ها شاید مشترک باشد. آیت‌الله زنجانی هم در نکاح اشکالاتی باز کردند به این، بعضی از فضلای دیگر هم که بحث کردند بعضی اشکالاتی کردند. فلذا همه‌ی این‌ها را اگر بخواهیم متعرض بشویم خیلی طولانی می‌شود؛ نمی‌دانم اگر ‌آقایان مایل هستند که خب همه‌اش متعرض می‌شویم ....
س: ......
ج: اگر همه‌ی این‌ها را بخواهیم بگوییم خیلی طولانی می‌شود.
و صلی الله علی محمد و‌ آله الطاهرین
پایان 
1

