           خارج اصول فقه: استاد شب زنده دار (مدظله)                                        زمان: سال 92 - جلسه 38 
    موضوع عام: مطهرات                                                                               موضوع خاص: اسلام / شرائط مطهِّر و مطهَّر

بسمه تعالي

شرط نهم:
آيا لازم است شهادت بواسطه لفظ يا فعل ابراز شود يا شهادت قلبيه هم کفايت مي‌کند؟ به اين معنا که اگر مثلا کسي مطالعه و فکر کرد و در قلبش مضمون شهادتين را تصديق کرد اما به لفظ نياورد و فعلي هم که تصديق جوانحيش را ابراز کند، انجام نداد بلکه تنها تصديقي مکنون در قلب بود، آيا به صرف اين شهادت قلبيه مسلمان مي‌شود و قهرا احکام اسلام مانند طهارت بر وي بار مي‌شود يا اين که شرط اين شهادتين اين است که مُبرَزه به مُبرِزي چه لفظي چه غير لفظي باشد؟ اينکه مُبرِز بايد چه چيزي باشد، در شرائط بعد بيان خواهد شد.

مُبرِز غير لفظي مانند کسي که شهادتين را مي‌نويسد يا افعالي انجام مي‌دهد که اگر مسلمان نبود آنها را انجام نمي‌داد مانند اينکه نماز مي‌خواند يا وصيت مي‌کند در قبرستان مسلمانها دفن شود يا عالم شيعي بر او نماز بخواند. در اين موارد مضمون شهادتين را به لفظ ابراز نکرده است بلکه افعالي انجام داده است که آنها دلالت دارد همان طور که در باب معاطاه، انشاء لفظي انجام نمي‌دهند اما به تعاطي اعتبار ملکيت خود را ابراز مي‌کنند. 
در اينجا بحث از اين است که آيا ابراز شرط است يا اينکه ابراز لازم نمي‌باشد و همان شهادت قلبي کفايت مي‌کند.
اين مسئله هم به طور واضح در کلمات فقها عنوان نشده تا مورد بررسي قرار گرفته باشد بلکه از بعض عبارات مرحوم محقق صاحب جواهر محتمل است استفاده شود که ابراز را لازم نمي‌داند. بله ابراز قدر مسلّم و فرد شاخص است اما اينگونه نيست که لازم باشد.
ايشان در کتاب جواهر الکلام مي‌فرمايند: 
«و يکفي في الاسلام عندنا الاقرار بالشهادتين بل و الايمان بمعني التصديق.»

مي‌فرمايند که اقرار به شهادتين در اسلام آوردن کفايت مي‌کند و بلکه ايمان به معناي تصديق هم کفايت مي‌کند. بواسطه «بل» ترقي مي‌کنند و فرد خفي را بيان مي‌کنند. به حسب روايات و سيره و امور ديگر روشن است که اگر کسي اقرار لساني به شهادتين نمايد اسلام محقق مي‌شود ولي فرد خفي اين است که چيزي را به لسان نمي‌آورد و فقط در قلب خود ايمان پيدا کرده است. بله از يک جهت ايمان اقوي از اقرار به لسان است ولي از جهت مقام اثبات فرد خفي است لذا ترقي هم وجود دارد. 

با تتبعي که در کلمات ديگران انجام داديم، نديديم اين مسئله مورد بحث و کنکاش فقهاء واقع شده باشد ولي شما بررسي کنيد شايد بزرگان ديگري غير از مرحوم محقق صاحب جواهر نيز اين مسئله را مطرح کرده باشند.

در اينجا دو مساله وجود دارد. يکي اين که در تحقق اسلام ابراز شرط است يا نه که اين مساله در اين شرط مورد بررسي قرار مي‌گيرد و مساله دوم اين که اگر گفتيم ابراز شرط نيست و قلب کفايت مي‌کند، براي ديگران که راهي به قلب ندارند چگونه ثابت مي‌شود. اين بحث ديگري است که بايد بررسي شود. 
اگر ثابت شد که ابراز شرط نيست، کسي که در قلبش تصديق مي‌کند بين خود و خدايش بايد خود را مسلمان بداند ولو در جايي ابراز ننموده است و احکام اسلام بر او بار مي‌شود. بنابراين ابراز در تحقق اسلام شرط نيست اما اينکه ديگران بدانند و براي ديگران معلوم بشود مساله ديگري است مانند عدالت که نياز به ابراز ندارد بلکه يک امر واقعي است که عبارت از ملکه اطاعت از خداوند مي‌باشد و اين يک امر دروني است.

در مقام دو طائفه دليل داريم که مقتضاي يک طائفه اين است که تصديق دروني کفايت مي‌کند و مقتضاي طائفه ديگر اين است که براي اسلام ابراز شهادتين لازم است. ان شاء الله در شرط دهم اين بحث انجام مي‌شود که آن ابراز بايد به لسان باشد يا به فعل هم کافي است؟ در شرط نهم کاري نداريم که ابراز به چه چيزي بايد باشد بلکه بحث در اصل ابراز است که آيا ابراز لازم مي‌باشد يا خير و همان تصديق و ايمان جوانحي کفايت مي‌نمايد؟

در ابتدا ادله دال بر کفايت تصديق جوانحي را بيان مي‌نمائيم. 
ادله دال بر عدم اشتراط ابراز: (10:48)

طائفه اول ادله اي هستند که دلالت بر کفايت تصديق دارد. 

دليل اول:

در کتب روايي ما مانند کافي و بحار و غير آن بابي به عنوان «باب نسبه الاسلام» وجود دارد که اسلام را معرفي مي‌کند. اين عنوان در باب 25 از ابواب کتاب ايمان و کفر، جلد 65 از کتاب بحار ذکر شده است. روايات فراواني در اين باب ذکر شده که به يکي از آنها اشاره مي‌شود.

«معاني الأخبار لي، الأمالي للصدوق عَنْ مَاجِيلَوَيْهِ عَنْ عَمِّهِ عَنِ الْبَرْقِيِّ عَنْ أَبِيهِ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ يَحْيَى الْخَزَّازِ عَنْ غِيَاثِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ عَنِ الصَّادِقِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ آبَائِهِ ع قَالَ قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ع‏ لَأَنْسُبَنَّ
 الْإِسْلَامَ نِسْبَةً لَمْ يَنْسُبْهُ أَحَدٌ قَبْلِي وَ لَا يَنْسُبُهُ أَحَدٌ بَعْدِي الْإِسْلَامُ هُوَ التَّسْلِيمُ وَ التَّسْلِيمُ‏ هُوَ التَّصْدِيقُ‏ وَ التَّصْدِيقُ هُوَ الْيَقِينُ.»
 

مي‌فرمايند اسلام همان تسليم است و تسليم باور قلب است. مقتضاي اين گونه روايات که در اين باب فراوان ذکر شده است اين مي‌باشد که حقيقت اسلام همان باور و تصديق است. اما اين که متعلق تصديق چيست قدر مسلمش همان شهادتين است. بنابراين ممکن است کسي بگويد از اين روايات استفاده مي‌شود که اسلام همان تصديق است چون اسلام همين مقدار است پس اگر کسي تصديق را داشت مسلمان است.

تسليم و اسلام از ماده «سلم» است يعني در مقابل ديگري تسليم بودن است. اين تسليم از کجا نشأت مي‌گيرد و چگونه مي‌شود که انسان در مقابل ديگري تسليم مي‌شود و گردن مي‌نهد؟ اين تسليم از تصديق و باور به حقانيت حاصل مي‌شود. و از کجا معلوم مي‌شود اين باور قلبي که امر دروني است وجود دارد؟ از اين که طبق آن عمل کند.
فهم روايات اين ابواب معارفي و جمع بين اين روايات نياز به فقاهت خاصه‌اي دارد و از افراد خاصي که مسلط به اين مباحث و جامع بين معقول و منقول باشند بر مي‌آيد که يکي از آنها مرحوم علامه مجلسي است و از بيانات ايشان معلوم مي شود که واقف به علوم نقلي و عقلي است اگر چه به عنوان عالم عقلي شناخته نمي‌شود اما معلوم است که مسلط به مباني علوم عقلي است منتهي در آنها اشکال دارد يا قبول ندارد.
اگر مراد از اسلام در اين روايات، اسلام منجي باشد، باز اين روايات قابل استدلال است زيرا اسلام منجي اعم از اسلام فقهي است که شامل اسلام فقهي و اضافه بر آن است. بنابراين مقصود از اسلام در اين روايات ولو اسلام واقعي باشد که اين اسلام واقعي در نشئه آخرت به درد مي‌خورد و نجات دهنده انسان از آتش است، اما وقتي اسلام واقعي نافع در دنيا و آخرت با تصديق محقق مي‌شود، قهرا اسلام فقهي هم محقق شده است. اگر کسي توحيد و رسالت را مرور به ذهن خود دهد ولي تصديق نداشته باشد، شهادت گفته نمي‌شود، نه شهادت قلبي و نه شهادت لساني بلکه اخطار و امرار شهادت است. 
دليل دوم: (18:39)

ما در روايات مبارکات مي‌بينيم که شهادت ذکر شده و بعد تصديق يا ايمان عطف به شهادت شده است يعني يکي را به لفظ شهادت و ديگري را به لفظ تصديق ذکر کرده است.

به عنوان نمونه در کتاب بحار الانوار از کافي شريف چنين نقل شده است:

«الكافي عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ يَحْيَى عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ عَنْ جَمِيلِ بْنِ صَالِحٍ عَنْ سَمَاعَةَ قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ ع أَخْبِرْنِي عَنِ الْإِسْلَامِ وَ الْإِيمَانِ أَ هُمَا مُخْتَلِفَانِ فَقَالَ إِنَّ الْإِيمَانَ‏ يُشَارِكُ‏ الْإِسْلَامَ‏ وَ الْإِسْلَامَ لَا يُشَارِكُ الْإِيمَانَ فَقُلْتُ فَصِفْهُمَا لِي فَقَالَ الْإِسْلَامُ شَهَادَةُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَ التَّصْدِيقُ بِرَسُولِ اللَّهِ ص بِهِ حُقِنَتِ الدِّمَاءُ وَ عَلَيْهِ جَرَتِ الْمَنَاكِحُ وَ الْمَوَارِيثُ وَ عَلَى ظَاهِرِهِ جَمَاعَةُ النَّاسِ وَ الْإِيمَانُ الْهُدَى وَ مَا يَثْبُتُ فِي الْقُلُوبِ مِنْ صِفَةِ الْإِسْلَامِ وَ مَا ظَهَرَ مِنَ الْعَمَلِ بِهِ وَ الْإِيمَانُ أَرْفَعُ مِنَ الْإِسْلَامِ بِدَرَجَةٍ إِنَّ الْإِيمَانَ‏ يُشَارِكُ‏ الْإِسْلَامَ‏ فِي الظَّاهِرِ وَ الْإِسْلَامَ لَا يُشَارِكُ الْإِيمَانَ فِي الْبَاطِنِ وَ إِنِ اجْتَمَعَا فِي الْقَوْلِ وَ الصِّفَةِ.»

ايمان همراه با اسلام است اما اسلام همراه با ايمان نيست. اسلام به مثابه جنس و ايمان به مثابه نوع است که هر جا نوع وجود دارد جنس هم هست اما هر جا جنس هست لازم نيست نوع باشد. راوي مي‌گويد: اسلام و ايمان را براي من تعريف کنيد. حضرت عليه السلام مي‌فرمايند: اسلام شهادت لا اله الا الله و تصديق به رسول الله صلي الله عليه و آله است.

وقتي امام عليه السلام در مقام وصف و تعريف اسلام چنين تعبير مي‌کنند: «شَهَادَةُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَ التَّصْدِيقُ بِرَسُولِ اللَّهِ ص» معلوم مي‌شود اين شهادت و تصديق يک معنا دارند و تصديق به معناي باور کردن است. اگر گاهي مي‌گوييم تصديق لفظي، عنايت و مجاز است و الا معناي تصديق عمل جوانحي است يعني باور کردن. امام عليه السلام در اينجا تصديق به رسول الله صلي الله عليه و آله را بر شهادت الوهيت و وحدانيت عطف مي‌فرمايد. 

روايت ديگر: (22:11)

«شي، تفسير العياشي عَنْ عِيسَى بْنِ السَّرِيِّ قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ ع أَخْبِرْنِي بِدَعَائِمِ الْإِسْلَامِ الَّذِي بَنَى اللَّهُ عَلَيْهِ الدِّينَ لَا يَسَعُ أَحَداً التَّقْصِيرُ فِي شَيْ‏ءٍ مِنْهَا الَّذِي مَنْ قَصَّرَ عَنْ مَعْرِفَةِ شَيْ‏ءٍ مِنْهَا فَسَدَ عَلَيْهِ دِينُهُ وَ لَمْ يُقْبَلْ مِنْهُ عَمَلُهُ وَ مَنْ عَرَفَهَا وَ عَمِلَ بِهَا صَلَحَ لَهُ دِينُهُ وَ قُبِلَ مِنْهُ عَمَلُهُ وَ لَمْ يَضُرَّهُ مَا هُوَ فِيهِ بِجَهْلِ شَيْ‏ءٍ مِنَ الْأُمُورِ إِنْ جَهِلَهُ فَقَالَ نَعَمْ شَهَادَةُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَ الْإِيمَانُ بِرَسُولِهِ ص وَ الْإِقْرَارُ بِمَا جَاءَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَ حَقٌّ مِنَ الْأَمْوَالِ الزَّكَاةُ وَ الْوَلَايَةُ الَّتِي أَمَرَ اللَّهُ بِهَا وَلَايَةُ آلِ مُحَمَّدٍ قَالَ وَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ص مَنْ مَاتَ وَ لَا يَعْرِفُ إِمَامَهُ مَاتَ مِيتَةً جَاهِلِيَّةً فَكَانَ الْإِمَامَ عَلِيٌّ ثُمَّ كَانَ الْحَسَنُ بْنُ عَلِيٍّ ثُمَّ كَانَ الْحُسَيْنُ بْنُ عَلِيٍّ ثُمَّ كَانَ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ وَ كَانَ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ أَبُو جَعْفَرٍ وَ كَانَتِ الشِّيعَةُ قَبْلَ أَنْ يَكُونَ أَبُو جَعْفَرٍ وَ هُمْ لَا يَعْرِفُونَ مَنَاسِكَ حَجِّهِمْ وَ لَا حَلَالَهُمْ وَ لَا حَرَامَهُمْ حَتَّى كَانَ أَبُو جَعْفَرٍ فَنَهَجَ لَهُمْ وَ بَيَّنَ مَنَاسِكَ حَجِّهِمْ وَ حَلَالَهُمْ وَ حَرَامَهُمْ حَتَّى اسْتَغْنَوْا عَنِ النَّاسِ وَ صَارَ النَّاسُ يَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمْ بَعْدَ مَا كَانُوا يَتَعَلَّمُونَ مِنَ النَّاسِ وَ هَكَذَا يَكُونُ الْأَمْرُ وَ الْأَرْضُ لَا يَكُونُ إِلَّا بِإِمَام.»

در اينجا به جاي تصديق کلمه ايمان استفاده شده است. در اين روايت و امثال آن که تعداد زيادي هستند، تعبير به تصديق در کنار شهادت شده است و گاهي به جاي شهادت به لا اله الا الله و رسالت، تصديق به لا اله الا الله و رسالت ذکر شده است.

پس گويا سه گروه داريم. گروه اول گروهي است که دلالت بر شهادتين دارد. دوم گروهي که نسبت به هر دو تعبير به تصديق مي‌کند و سوم گروهي که نسبت به يکي شهادت و نسبت به ديگر تصديق يا ايمان ذکر کرده است.

اما علت اين که تصديق را بر معناي شهادت حمل نمي‌کنيم اين است که ظاهر تصديق و ايمان، قلبي بودن است ولي شهادت هم به قلب امکان و هم به لفظ پذير است. به عبارت ديگر تصديق جوانحي مصداق شهادت است. شهادت لفظي هم مصداق شهادت است. پس معناي شهادت توسعه دارد اما معناي تصديق توسعه ندارد مگر اين که مجازا توسعه دهيم.

اسلام را تعريف مي‌نمايد و مي‌فرمايد که اسلام اين هماني و اتحاد دارد با شهادت دادن به لا اله الا الله و ايمان به رسالت داشتن يا شهادت دادن به لا اله الا الله و تصديق به رسالت داشتن و شهادت دادن به لا اله الا الله اطلاق دارد و شامل شهادت لفظي و جوانحي مي‌شود ولي ظاهر تصديق، تصديق جوانحي مي‌باشد. بنابراين اگر کسي به لفظ شهادت به لا اله الا الله داد و در دل رسالت را قبول داشت، مسلمان شمرده مي‌شود.

دليل سوم: (36:41)

روايت محاسن که ديروز بيان شد:

«مِشْكَاةُ الْأَنْوَارِ، نَقْلًا مِنْ كِتَابِ الْمَحَاسِنِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ع قَالَ: أَتَى رَجُلٌ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ص فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنِّي جِئْتُ لِأُبَايِعَكَ عَلَى الْإِسْلَامِ فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ ص عَلَى أَنْ تَقْتُلَ أَبَاكَ فَقَبَضَ الرَّجُلُ يَدَهُ وَ انْصَرَفَ ثُمَّ عَادَ وَ قَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنِّي جِئْتُ لِأُبَايِعَكَ عَلَى الْإِسْلَامِ فَقَالَ لَهُ أَنْ تَقْتُلَ أَبَاكَ قَالَ نَعَمْ فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ إِنَّ الْمُؤْمِنَ يُرَى يَقِينُهُ فِي عَمَلِهِ وَ الْكَافِرَ يُرَى‏ إِنْكَارُهُ فِي عَمَلِهِ فَوَ الَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ مَا عَرَفُوا أَمْرَهُمْ فَاعْتَبِرُوا إِنْكَارَ الْكَافِرِينَ وَ الْمُنَافِقِينَ بِأَعْمَالِهِمُ الْخَبِيثَةِ.»

به اين روايت هم ممکن است کسي استدلال کند که در پذيرش اسلام باور قلبي کفايت مي‌کند زيرا اگر تنطق به شهادت لازم بود تأخير انداختن اين مسئله صحيح نبود چون وجوب اسلام آوري فوري است و هر چه تأخير بيفتد عصيان است. بنابراين اگر ابراز لازم بود حضرت نبايد اجازه مي‌دادند اين شخص برود و برگردد بلکه بايد فورا او را وارد اسلام مي‌کرد اما حضرت عليه السلام گذاشتند برود زيرا او تصديق و باور را داشت و حضرت عليه السلام با اين کار مي‌خواست او را امتحان کند که جلاء و ظهور پيدا کند. پس تأخير در واجب نشده است.

اگر بگوييم اظهار لازم است تأخير در واجب مي‌شود اما اگر بگوييم تصديق دروني کفايت مي‌کند چنين تأخيري به وجود نمي‌آيد و اين تاخير حضرت عليه السلام کشف مي‌کند که اسلام همان امر جوانحي است و احتياجي به اظهار ندارد.

ادله دال بر اشتراط ابراز: (30:25)

دليل اول: روايت مسعد بن صدقه

«قرب الإسناد عَنْ هَارُونَ عَنِ ابْنِ صَدَقَةَ عَنْ جَعْفَرٍ عَنْ أَبِيهِ ع‏ أَنَّهُ قَالَ لَهُ إِنَّ الْإِيمَانَ قَدْ يَجُوزُ بِالْقَلْبِ‏ دُونَ اللِّسَانِ فَقَالَ لَهُ إِنْ كَانَ ذَلِكَ كَمَا تَقُولُ فَقَدْ حُرِّمَ عَلَيْنَا قِتَالُ الْمُشْرِكِينَ وَ ذَلِكَ أَنَّا لَا نَدْرِي بِزَعْمِكَ لَعَلَّ ضَمِيرَهُ الْإِيمَانُ فَهَذَا الْقَوْلُ نَقْضٌ لِامْتِحَانِ النَّبِيِّ ص مَنْ كَانَ يَجِيئُهُ يُرِيدُ الْإِسْلَامَ وَ أَخْذِهِ إِيَّاهُ بِالْبَيْعَةِ عَلَيْهِ وَ شُرُوطِهِ وَ شِدَّةِ التَّأْكِيدِ.»

راوي سوال مي‌کند آيا مي‌شود ايمان در قلب باشد و به لسان گفته نشود. حضرت عليه السلام پاسخ مي‌دهند که اگر فقط تصديق قلبي ايمان و اسلام باشد بايد قتال مشرکين براي ما حرام باشد زيرا شايد در قلبش ايمان وجود داشته باشد. بنابراين فقط قلب فائده ندارد. 

اولا مسئله اين است که گوينده اين کلام کيست؟ آيا مسعده است يا امام صادق عليه السلام و يا امام باقر عليه السلام و ثانيا مفاد روايت چيست؟ آيا دو دليل ذکر شده يا يک دليل که ان شاء الله فردا.
�. جواهر الکلام، ج33، ص201


�. اسلام را توضيح مي دهم و تعريف مي کنم. 


�. بحار الأنوار (ط - بيروت)، ج‏65، ص: 309


�. بحار الأنوار، ج‏65، ص: 248، ح 8


�. بحار الانوار، ج 65، ص 387، ح37


�. بحار الأنوار، ج‏65، ص 291، ح 51


�. بحار الأنوار، ج‏65، ص: 241، ح 1





PAGE  
5

