خارج اصول فقه: استاد شب زنده دار (مدظله)                                           زمان: سال 91 - جلسه 56
    موضوع عام: حالات الادلة بعضها مع  بعض                                                     موضوع خاص: احکام  تعارض

بسمه تعالي

بررسي اشکال دوم که فرمايش مرحوم شهيد صدر ره بود:

اشکال دوم اين بود که روايت مربوط به دو خبر متعارض است ولي در باب اصول دين و براي اثبات مدعا به چهار قرينه تمسک شده است.

قرينه اول:

عبارت است از واژه «أخذ» که در کلام سائل مي‌باشد. در کلام سائل آمده بود: « أَحَدُهُمَا يَأْمُرُ بِأَخْذِهِ وَ الْآخَرُ يَنْهَاهُ عَنْهُ»
 و در فروعات اخذ نيست بلکه عمل وجود دارد لذا بايد مي‌گفت: احدهما يأمره بفعله او ترکه و الآخر ينهي عن فعله او ترکه پس اگر مربوط به فقه بود سخن از انجام و عدم انجام بود نه اخذ و عدم اخذ و در باب عقائد است که سخن از اخذ و عدم اخذ مي‌باشد مانند اينکه گفته مي‌شود: اين مطلب را اخذ کنيد يا آن مطلب را معتقد باشيد. پس خود استعمال کلمه اخذ از طرف سائل کاشف اين است که سائل در زمينه‌ي اصول دين سوال خود را طرح نموده است.

قرينه دوم:

اين قرينه در کلام امام عليه السلام مي‌باشد. حضرت حجت عليه السلام در مقام جواب فرمودند: «يُرْجِئُهُ‏ حَتّى‏ يَلْقى‏ مَنْ يُخْبِرُهُ» يعني تاخير بيندازد تا ملاقات نمايد کسي را که به او حکم مساله را خبر دهد. 

اين تاخير انداختن با فروع دين سازگاري ندارد زيرا تاخير انداختن عمل در خيلي موارد موجب فوت وقت مي‌شود لذا نمي‌توان چنين چيزي را در واجبات و محرمات گفت. مانند اينکه نمي‌داند چگونه نماز بخواند و حالا نماز خواندن را تاخير بيندازد تا کسي به او خبر بدهد يا اينکه نمي‌داند فلان چيز از مفطرات روزه مي‌باشد يا خير، روزه گرفتن را تاخير بيندازد تا کسي به او بگويد و ممکن است چندين سال طول بکشد ولي تاخير انداختن در باب عقائد ممکن است چون در عقائد مي‌توان به شخصي که ما انزل الله را قبول دارد، گفت: فعلا اعتقاد تفصيلي به ما انزل الله را دست نگهدار تا کسي براي تو روشن نمايد. 

يک سلسله عقائد مي‌باشد که انسان بايد به تفصيل بداند ولي معمول عقائد لزومي ندارد که انسان به تفصيل بداند. مثلا در مورد رجعت شخص مي‌گويد که اگر خدا و رسول خدا صلي الله عليه و آله و ائمه عليهم السلام فرموده باشند قبول دارم و لازم نيست به دست بياورد که آيا رجعت مسلّم مي‌باشد يا خير؟

اين قرينه آکد و ادلّ مي‌باشد نسبت به قرينه اول چون نسبت به قرينه اول ممکن است گفته شود که در روايت اخذ به عنوان اينکه طريق و مقدمه است براي عمل کردن ذکر شده است و آنچه اصل و ذي المقدمه مي‌باشد عمل کردن است لذا گفته مي‌شود: رساله فلاني را اخذ کنيد تا بر طبق آن عمل کنيد و در اينجا هم که فرموده مي‌شود: خُذْ به اين روايت يعني اين روايت را اخذ کنيد تا بخواهيد عمل نمائيد.

قرينه سوم:

«حَتّى‏ يَلْقى‏ مَنْ يُخْبِرُهُ» قرينه است که روايت در باب اصول دين مي‌باشد زيرا منظور از «من يخبره» کسي است که به او معرفت و علم بدهد و از طرف ديگر معرفت و علم در باب اصول عقائد لازم است نه در باب فروعات بلکه در باب فروعات بايد دستور مولي امتثال شود ولو با احتياط کردن که در احتياط محتملات را انجام مي‌دهد بدون اينکه بداند کدام واجب است مانند اينکه در موردي نمي‌داند سجده سهو لازم است يا خير و ايشان بدون اينکه علم پيدا کند، سجده سهو را از روي احتياط انجام مي‌دهد. پس اين عبارت با باب اصول دين مناسب است. 

«و كذلك التعبير بمن يخبره يناسب‏ الاعتقادات‏ التي‏ تطلب‏ فيها المعرفة لا الفروع التي يطلب فيها الامتثال‏»

قرينه چهارم:

ظاهر عبارت راوي که عرضه داشت: « أَحَدُهُمَا يَأْمُرُ بِأَخْذِهِ، وَ الْآخَرُ يَنْهَاهُ عَنْهُ» اين مي‌باشد که مورد پرسش وي دوران امر بين المحذورين مي‌باشد يعني نسبت به عمل واحد يکي امر مي‌نمايد و ديگري نهي مي‌کند و دوران امر بين المحذورين در روايات باب فروع بسيار قليل مي‌باشد برخلاف ابواب عقائد که تضارب روايات و ادله‌اي که اقتضاء مي‌کند اعتقاد به يک چيزيي را يا اعتقاد به عدم آن چيز را، زياد مي‌باشد پس در باب اعتقادات فهميدن حکم دوران امر بين المحذورين بيشتر مورد نياز است و اگر سوال بگونه‌اي باشد که هم مي‌تواند از مورد شايع سوال شده باشد و هم از مورد نادر، تناسب بر اين مي‌باشد که از مورد شايع سوال کرده باشند چون بيشتر مورد نياز مي‌باشد.

پس هر يک از اين چهار امر قرينه است بر اينکه بگوئيم روايت ظهور دارد در دو خبر متعارض در باب اصول دين و حداقل اين است که احتمال اينکه مراد تعارض دو خبر در باب اصول دين باشد احتمال قوي‌اي است که جلوي ظهور ادعاء شده را مي‌گيرد و قهرا روايت مجمل مي‌شود و در اين صورت استدلال به اين روايت براي باب فروع ناتمام خواهد بود.

اگر استظهار کرديم و يا احتمال داديم که روايت مخصوص باب اصول دين مي‌باشد، قهرا معناي عبارت «فَهُوَ فِي سَعَةٍ حَتّى‏ يَلْقَاهُ» اين نيست که وي مختار است که به هر يک از اين دو روايت اخذ نمايد تا وقتي که خدمت امام عليه السلام برسد چون در باب اصول عقائد نمي‌توان گفت که شما مختاريد بگوئيد رجعت وجود دارد يا وجود ندارد، مختاريد که بگوئيد خداوند سبحان فلان صفت را دارد يا ندارد. شما مختاريد به روايتي که مي‌گويد عصمت لازم است اخذ کنيد يا يه روايتي که مي‌گويد عصمت لازم نيست اخذ کنيد. بله در باب فروعات مي‌توان گفت که شما در سعه هستيد در اخذ به اين خبر يا در اخذ به آن خبر ولي در باب اصول دين نمي‌توان معنا کرد به اينکه تو در سعه هستي در اخذ به اين خبر يا در اخذ به آن خبر پس اگر روايت در باب اصول دين باشد معناي سعه يکي از اين دو احتمال است.

احتمال اول:

شما در گشايش و آزادي و برائت هستيد از ناحيه آن امر عقيدتي به اين صورت که حتما بايد عقيده به يکي از آن دو امر داشته باشيد و مواخذه نمي‌شويد تا وقتي که آن امر براي تو روشن شود. 

احتمال دوم:

اين احتمال را خود مرحوم شهيد صدر ره بيان فرموده‌اند به اين صورت که شما از ناحيه دنبال نمودن مساله در سعه هستيد و لازم نيست خودتان را با فحص کردن به زحمت بيندازيد تا حکم را معلوم نمائيد بلکه هر وقت خودبخود برايتان حکم معلوم شود بايد به آن امر عقيدتي واقعي ملتزم بشويد چون در بسياري از امور اعتقادي همان اعتقاد اجمالي که همان اعتقاد به ما انزل الله باشد، کافي است. پس معنا اين مي‌شود که وي در آسايش است از ناحيه دنبال نمودن مساله و قهرا در اين مدت آن سعه اولي وجود دارد يعني عقاب هم نمي‌شود و برائت دارد تا خودبخود برايش حکم مساله روشن شود ولي براي معناي اول برائت داشتن لازمه‌اش دنبال نکردن نمي‌باشد چون مي‌شود که عقاب نباشد ولي حکم به فحص وجود داشته باشد.

اينکه مراد از روايت اصول دين باشد در کلام شيخنا الاستاد دام ظله به صورت موجز و گذرا بيان شده است و بعد ردّ نموده‌اند.

جواب اشکال:

جواب اول:

از اينکه سائل عرضه مي‌دارد که دو نفر اختلاف کرده‌اند به دست مي‌آيد که مشکله سائل از رهگذر تعارض پيدا شده است و اگر تعارض وجود نداشت مشکله‌اي هم براي وي نبود چون در صورت نبودن تعارض يک خبر يا يک فتوي بيشتر وجود ندارد و در اين صورت شخص مي‌داند که بايد روايت يا فتوي را اخذ نمايد و از طرف ديگر در باب عقائد اگر بيشتر از يک خبر هم وجود نداشته باشد باز مشکله وجود دارد زيرا در اصول عقائد علم لازم است و تعبد راه ندارد. پس اين قرينه جليه در کلام سائل نشان مي‌دهد که سوال از فروعات است و قهرا اين قرينه جليه موجب مي‌شود که آن امور اربعه اگر اقتضاء داشته باشند که روايت را حمل بر اصول عقائد کنند، دست از اين اقتضاء برداشته و آنها را به گونه‌اي معنا نمائيم که با باب فروع سازگاري داشته باشند.

جواب دوم:

اين امور اربعه دلالت ندارند بر اينکه روايت مربوط به باب اصول دين مي‌باشد و خود ايشان هم بيشتر تعبير يناسب نموده‌اند.

اما قرينه اول:

با مراجعه به روايات و نصوص در شرع مشاهده مي‌شود که واژه «اخذ» در ادبيات ائمه عليهم السلام به معناي «عمل» هم استعمال شده است.

در مواردي نسبت به يک چيز تارة تعبير به «أخذ» و تارة تعبير به «عمل» شده است مانند برخي از روايات وارد شده در باب متعه حج که خاصه براي نائي قائل به متعه حج هستند.

«وَ عَنْهُ عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ عَنْ حَمَّادٍ عَنِ الْحَلَبِيِّ قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ع عَنِ‏ الْحَجِ‏ فَقَالَ‏ تَمَتَّعْ‏ ثُمَّ قَالَ إِنَّا إِذَا وَقَفْنَا بَيْنَ يَدَيِ اللَّهِ تَعَالَى قُلْنَا يَا رَبَّنَا أَخَذْنَا بِكِتَابِكَ وَ قَالَ النَّاسُ رَأَيْنَا رَأْيَنَا وَ يَفْعَلُ اللَّهُ بِنَا وَ بِهِمْ مَا أَرَادَ.»

در اينجا از وجوب تمتع براي نائي تعبير به اخذ به کتاب فرموده شده است.
«وَ عَنْهُ عَنْ عَلِيٍّ عَنْ فَضَالَةَ عَنْ أَبِي الْمَغْرَاءِ عَنْ لَيْثٍ الْمُرَادِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ع قَالَ: مَا نَعْلَمُ حَجّاً لِلَّهِ غَيْرَ الْمُتْعَةِ إِنَّا إِذَا لَقِينَا رَبَّنَا قُلْنَا يَا رَبَّنَا عَمِلْنَا بِكِتَابِكَ وَ سُنَّةِ نَبِيِّكَ وَ يَقُولُ الْقَوْمُ عَمِلْنَا بِرَأْيِنَا فَيَجْعَلُنَا اللَّهُ وَ إِيَّاهُمْ حَيْثُ يَشَاءُ.»

در اينجا از وجوب تمتع براي نائي تعبير به عمل به کتاب فرموده شده است.
«مُحَمَّدُ بْنُ يَعْقُوبَ عَنْ عَلِيِّ بْنِ إِبْرَاهِيمَ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَى عَنْ يُونُسَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ عَمَّارٍ قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ع‏ مَا نَعْلَمُ حَجّاً لِلَّهِ غَيْرَ الْمُتْعَةِ إِنَّا إِذَا لَقِينَا رَبَّنَا قُلْنَا رَبَّنَا عَمِلْنَا بِكِتَابِكَ وَ سُنَّةِ نَبِيِّكَ وَ يَقُولُ الْقَوْمُ عَمِلْنَا بِرَأْيِنَا فَيَجْعَلُنَا اللَّهُ وَ هُمْ‏ حَيْثُ يَشَاءُ.»
 

«وَ عَنْهُمْ عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ عَنِ النَّضْرِ بْنِ سُوَيْدٍ عَنْ يَحْيَى الْحَلَبِيِّ عَنْ عَمِّهِ عُبَيْدِ اللَّهِ قَالَ: سَأَلَ رَجُلٌ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ع وَ أَنَا حَاضِرٌ فَقَالَ إِنِّي اعْتَمَرْتُ فِي الْحَرَمِ وَ قَدِمْتُ الْآنَ مُتَمَتِّعاً فَسَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ع يَقُولُ نِعْمَ مَا صَنَعْتَ إِنَّا لَا نَعْدِلُ بِكِتَابِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ وَ سُنَّةِ رَسُولِ اللَّهِ ص فَإِذَا بَعَثَنَا رَبُّنَا أَوْ وَرَدْنَا عَلَى رَبِّنَا قُلْنَا يَا رَبِّ أَخَذْنَا بِكِتَابِكَ وَ سُنَّةِ نَبِيِّكَ وَ قَالَ النَّاسُ رَأَيْنَا رَأْيَنَا صَنَعَ اللَّهُ بِنَا وَ بِهِمْ مَا شَاءَ.»

«وَ عَنْ عَلِيِّ بْنِ إِبْرَاهِيمَ عَنْ أَبِيهِ عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ عَنْ حَمَّادٍ عَنِ الْحَلَبِيِّ قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ع عَنِ الْحَجِّ فَقَالَ تَمَتَّعْ ثُمَّ قَالَ إِنَّا إِذَا وَقَفْنَا بَيْنَ يَدَيِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ قُلْنَا يَا رَبِّ أَخَذْنَا بِكِتَابِكَ وَ سُنَّةِ نَبِيِّكَ وَ قَالَ النَّاسُ رَأَيْنَا بِرَأْيِنَا.»

مشاهده مي شود که در ادبيات ائمه عليهم السلام نسبت به يک مطلب واحد گاهي تعبير به «عمل» و گاهي تعبير به «اخذ» شده است.

موارد زيادي وجود دارد که در موضوع «عمل و فروع» تعبير به «اخذ» شده است مانند اينکه در ذمّ طوائفي مي‌فرمايد: «أَخَذُوا بِالْبِدَعِ‏ دُونَ‏ السُّنَن»
 که سنن همان احکام و فروع دين است و شامل عقائد نمي‌باشد و يا فرموده شده: «وَ السَّادِسَةُ الْأَخْذُ بِسُنَّتِي‏ فِي‏ صَلَاتِي‏ وَ صَوْمِي‏»
 که در اينجا منظور از سنت روش است نه مستحب و يا فرموده شده: «الْحَقِّ أَ يَحِلُّ لِلْقَاضِي أَنْ يَقْضِيَ بِقَوْلِ الْبَيِّنَةِ فَقَالَ خَمْسَةُ أَشْيَاءَ يَجِبُ‏ عَلَى‏ النَّاسِ‏ الْأَخْذُ فِيهَا بِظَاهِرِ الْحُكْمِ الْوِلَايَاتُ وَ الْمَنَاكِحُ وَ الذَّبَائِحُ وَ الشَّهَادَاتُ وَ الْأَنْسَابُ فَإِذَا كَانَ ظَاهِرُ الرَّجُلِ ظَاهِراً مَأْمُوناً جَازَتْ شَهَادَتُهُ وَ لَا يُسْأَلُ عَنْ بَاطِنِهِ.»
 و يا فرموده شده: «وَ خُذْ بِالاحْتِيَاطِ فِي‏ جَمِيعِ‏ أُمُورِكَ‏ مَا تَجِدُ إِلَيْهِ‏ سَبِيلًا»

در اين موارد «اخذ» در امور عقائدي استعمال نشده است. پس با مراجعه به روايات دانسته مي‌شود که ادبيات رائج در لسان ائمه عليهم السلام اين مي‌باشد که در مقام عمل، از واژه «اخذ» استفاده مي‌کنند. نتيجه اين است که واژه «اخذ» هم با عقائد و هم با فروع دين مناسب مي‌باشد ولي کلمه «عمل» فقط مناسب با فروع دين است و شايد وجه آن اين باشد که اخذ مقدمه عمل است لذا در اين مقامات کلمه اخذ توفّر استعمال دارد و اگر بگوئيد کلمه «اخذ» با اصول دين بيشتر سازگار دارد با آن قرينه جليه‌اي که گفته شد دست از اين ظهورک يا تناسب بيشتر که ممکن است گفته شود، برداشته مي‌شود.

اما قرينه دوم:

چنانچه در صورت نبودن نص يا تعارض دو نص مي‌باشد قائل به جريان برائت مي‌شويد تا زماني که حکم معلوم شود و در آن مباحث از شبهه القاء در مفسده و تفويت مصلحت جواب داده‌ايد و اين اشکال در تمام مواردي که به اصول عمليه مراجعه مي‌شود و حتي در مواردي که به امارات مراجعه مي‌شود جاري است چون خيلي از امارات موافق با واقع نيستند و اشکال در اينجا هم همان اشکال است لذا به همان جواب اين مشکل هم حل خواهد شد.

اما قرينه سوم:

در اخذ به احکام و عمل به احکام احتياج داريم به اينکه کسي با إخبار حکم مساله را روشن نمايد پس در باب فروع دين هم احتياج به علم مي‌باشد لذا در همين روايات برائت علم غايت واقع شده است. پس اين غايت هم در اصول دين و هم در فروع دين صحيح مي‌باشد و اينگونه نيست که با يک کدام بيشتر تناسب داشته باشد.

ان قلت:

در فروع دين مي‌توان احتياط نمود ولي مشاهده مي‌شود که شارع در اين روايت دستور به عدم اخذ به هيچکدام داده است و اين کاشف از اين مي‌باشد که روايت مربوط به اصول دين است.

قلت:

اولا:

شارع در اينجا به خاطر مصلحتي مانند موارد برائت سعه‌اي داده است تا زماني که شخصي را ملاقات نمائيد که به شما بگويد کداميک درست مي‌باشد. 

ثانيا: 

ايشان فرمودند که مورد روايت دوران امر بين المحذورين است و در دوران امر بين المحذورين احتياط ممکن نخواهد بود.

اما قرينه چهارم:

اولا:

بر فرض که قلّت دوران امر بين المحذورين در فروع باشد ولي فرض اين است که براي سائلي همين مورد نادر پيش آمده است لذا از امام عليه السلام سوال مي‌نمايد که وظيفه چيست.

ثانيا:

منظور از امر و نهي در عبارت «أَحَدُهُمَا يَأْمُرُ بِأَخْذِهِ وَ الْآخَرُ يَنْهَاهُ عَنْهُ» امر و نهي تکليفي نيستند بلکه منظور اين است که يک دليل يک چيزي را واجب مي‌داند يا يک چيزي را شرط مي‌نمايد و دليل ديگري آن چيز را نفي وجوب مي‌کند يا نفي شرط مي‌نمايد و در اين موارد صحيح است که گفته شود: احدهما يأمر بالأخذ و الآخر ينهانا عن الأخذ با اينکه در اين موارد دوران امر بين المحذورين نيست زيرا مي‌تواند احتياط نمايد و در فقه اين موارد زياد مي‌باشد.

پس تمام اين قرائن اربعه في نفسها ضعيف هستند و علاوه بر اين با توجه به آن قرينه جليه متعين مي‌شود که اين روايت مربوط به فروع مي‌باشد لذا اين امور اربعه اگر دلالتي هم بر اصول دين داشته باشند رفع يد از اين دلالتشان مي‌کنيم و حمل مي‌شوند بر معنائي که سازگاري با فروع دين داشته باشند.

�. ضمير عنه به أخذ برمي‌گردد.


�. بحوث في علم الأصول، ج‏7، ص: 340


�. وسائل الشيعة، ج‏11، ص: 240


�. وسائل الشيعة، ج‏11، ص: 242


�. وسائل الشيعة، ج‏11، ص: 243


�. وسائل الشيعة، ج‏11، ص: 243 - 244


�. وسائل الشيعة، ج‏11، ص: 244


�. وسائل الشيعة، ج‏27، ص: 134


�. وسائل الشيعة، ج‏4، ص: 45


�. وسائل الشيعة، ج‏27، ص: 393


�. وسائل الشيعة، ج‏27، ص: 172





PAGE  
7

