خارج اصول فقه: استاد شب زنده دار (مدظله)                                           زمان: سال 91 - جلسه 9
موضوع عام: حالات الادلة بعضها مع  بعض                              موضوع خاص: احکام  تعارض

بسمه تعالی
عرض شد که مجموعه صور ده صورت است که از این ده تا چهار مورد صحیح نیست و خارج از بحث تعارض است و شش مورد می‌تواند داخل بحث باشد. بعد با تأملی صورت سوم یعنی موردي را که سند هر دو متعارض قطعی باشد، ممکن است بگوییم از باب تعارض خارج باشد البته در صورتی که یک معناي مؤوَّل متعین برای آن دو خبر متعارض قابل فرض است که در جلسه قبل بیان شد البته اين هم در صورتی که يا به علم يا به علمي در مقام بیان حکم واقعي بودن مولی و در مقام تقیه نبودن ايشان احراز شود و به عبلارت ديگر در اين صورت مي‌گوئيم به قرينه حکمت مراد مولي همان معناي مؤوَّل متعین است و قرينه حکمت هم اين است که مولي هر دو خبر را گفته است و ظاهر حال مولي اين است که نخواسته به خاطر مصلحتي اين الفاظ را بما هو الفاظ تنطق نمايد بلکه اراده معنا نموده است و حالا که اراده معنا نمود چون معناي ظاهر هر کدام از دو خبر به خاطر تناقض و تضاد قابل اراده نيست، قهرا آن معناي مؤوَّل متعین را اراده نموده است. اين هم نامش قرينه حکمت است همانطور که در باب اطلاق به قرينه حکمت اثبات اطلاق مي‌کنيم. در اين موارد به قرينه حکمتي که عبارت بود از مقدمات گفته شده، اثبات مي‌کنيم که معناي مؤوَّل متعین مقصود متکلم است. 
بررسي صورت چهارم: 
صورت چهارم اين بود که دلالت در هر دو طرف قطعی است اما سندها ظنی است. دلالت قطعي است يعني اين ثقه خبري را داده است و کلامش به گونه‌اي است که مراد از اين کلام اين است و جز اين نيست و خبر ثقه ديگر هم کلامش اينگونه است.
در این جا دو بحث وجود دارد:
بحث اول: محل و مرکز تعارض کجاست؟ چه چيزي‌هايي با هم تعارض مي‌کند؟ 

دلالتها قطعی هستند لذا نیاز به دلیل حجیت ندارد چون قطع حجیتش ذاتي است. اما سند هر کدام ظنی است لذا نیاز به دلیل حجیت دارد. در این صورت شمول دلیل حجیت نسبت به اين سند با شمول دلیل حجیت نسبت به آن سند معارضه می‌کند. چون تعبد به سند با غمض عين از دلالت معنا ندارد لذا وقتي تعبد به اين سند مي‌کند و مي‌گويد اين ثقه راست گفته مي‌خواهد بگويد که مفادش را اخذ بنما و وقتي تعبد به آن سند مي‌کند و مي‌گويد آن ثقه راست گفته مي‌خواهد بگويد که مفادش را اخذ بنما و حال آنکه نمي‌شود هر دو راست گفته باشند پس شمول دليل سند نسبت به هر دو با هم تعارض مي‌کنند. پس مرکز تعارض عبارت است از دليل حجيت سند اين روايت با دليل حجيت سند آن روايت. مرحوم شهید صدر فرموده‌اند که در این صورت مرکز تعارض سندها هستند. 
«و أما في الفرضية الثانية، التي يكون الدليلان ظنيين سنداً فلا إشكال أن مركز التعارض فيها دليل حجية السند إذا كانت الدلالة قطعية.»

بحث دوم: آیا در این مورد قاعده الجمع مهما امکن قابل تطبیق هست؟
هر دو قطعی الدلاله هستند و جمع عرفی که امکان ندارد چون بحث در مقام تعارض است و فرض تعارض در موردي است که جمع عرفي ممکن نباشد و جمع تبرعی هم نمی توانیم بکنیم زیرا هر جمعی انجام دهيم يقين داريم که خلاف واقع است زیرا فرض این است که قطع به مفاد داریم. مثلا در أکرم العلماء قطع داريم که مراد مولی وجوب و اکرام همه علماء است و در لاتکرم العلماء هم قطع داریم که مراد مولی حرمت و اکرام نکردن همه علماء است. در اينجا اگر بگوئيم مراد مولي از أکرم العلماء، علماء عدول است، مي‌دانيم که چنين مرادي صحيح نيست زيرا قطع داشتيم که مراد مولي از علماء، هم علماء عادل و هم علماء فاسق بوده است يا بگوئيم مراد مولي از لاتکرم العلماء، علماء فاسق است، مي‌دانيم چنين مرادي صحيح نيست زيرا قطع داشتيم که مراد مولي علماء عادل هم بوده است و نيز نمي‌توانيم بگوئيم مراد از أکرم اباحه به معناي اعم است و از لاتکرم کراهت به معناي اعم مي‌باشد زيرا قطع داشتيم که أکرم بر وجوب دلالت دارد و لاتکرم هم دال بر حرمت است. پس هيچ راهي براي تأويل وجود ندارد. 

بر اساس این مطلب اگر بر فرض اجماع بر الجمع مهما امکن را که مرحوم صاحب عوالي اللئالي ره ادعاء فرموده بود، بپذیریم باید بگوییم اجماع این صورت را شامل نمی‌شود زیرا شارع نمی تواند بفرماید اين خبر را بر خلاف چیزی که بر آن يقين داري حمل بنما و آن خبر را بر خلاف چیزی که بر آن يقين داري حمل بنما مگر این که بگوییم در اين موارد شارع تعبدی قرار داده است يعني نمي‌گويد جمع تبرعي انجام بده تا بعد بگوئيد مراد مولي از اين خبر اين است و از آن خبر آن است بلکه جمع در مقام عمل است بدون اينکه به مراد خبرها کاري داشته باشيد و در مورد الجمع مهما امکن گفتيم احتمال دوم جمع عملي است بدون اينکه نظر به مراد دو خبر داشته باشيم که فرمايش مرحوم سيد يزدي ره بود. در اين صورت که قاعده الجمع مهما امکن را به معناي جمع عملي گرفتيم ديگر اشکال عقلي ندارد که شارع بفرمايد: هر وقت با دو خبر متعارض اينچنيني روبرو شديد به مقداري که با اين خبر تناسب بيشتري دارد، در مقام عمل طبق اين عمل کن و به مقداري که با آن خبر تناسب بيشتري دارد، در مقام عمل طبق آن عمل کن بدون اينکه بگوئيد مراد اينجا اين است و مراد آنجا آن است ولي اين سخن شارع مربوط به احتمال دوم است و ما در احتمال اول هستيم که منظور از الجمع مهما امکن، جمع دلالي تبرعي است و گفته شد که در اين صورت نمي‌توانيم جمع دلالي تبرعي داشته باشيم حتي اگر اجماع و قاعده مقتضي و مانع را بپذيريم پس بايد اين صورت را کنار بگذاريم مگر تفسير دوم را  که جمع عملي باشد، بپذيريم.
بررسي صورت هفتم: 
صورت هفتم اين بود که یک خبر سند قطعی و دلالت ظني است و خبر دیگر دلالت قطعي و سند ظني است. مثل این که یک خبر متواتر یا محفوف به قرینه یا آیه کریمه که سند قطعي و دلالت ظني و ظهور است معارضه کند با خبر ثقه‌اي که دلالت آن قطعي و سند ظنی است.

در این جا نیز دو بحث وجود دارد:
بحث اول: محل و مرکز تعارض کجاست؟ چه چيزي‌هايي با هم تعارض مي‌کند؟ 
مرحوم شهید صدر ره و مرحوم مظفر ره قائلند در این صورت دو خبر با هم تعارض دارند و مرکز تعارض عبارت است از دلیل حجیت امر ظنی در هر کدام با امر ظنی در دیگري زیرا جهت قطعی آنها دلیل نمی‌خواهد چون قطع حجيتش ذاتي است. در نتیجه دلیل حجیت دلالت یکی با دلیل حجیت سند دیگری با هم تعارض می‌کند. زیرا دلیل حجیت دلالت اين خبر می‌گوید: بگو مراد مولی این است و دلیل حجیت سند دیگری مي‌گويد: بگو مراد مولي اين است و نتيجه‌اش تناقض و تضاد در مدلول است پس دو دليل با همديگر قابل اجتماع نيستند و با هم تعارض مي‌کنند.
مرحوم مظفر ره در اين صورت فرموده است که گاهی ممکن است جمع دلالی بين دو خبر موجود باشد مثلا چون در آنکه قطعي الدلالة است نمي‌شود تصرف کرد ولي قابليت اين را داشته باشد که قرينه شود براي تصرف در آن خبر که دلالتش ظني است و اين مطلب مرحوم مظفر ره صحيح است ولي از فرض تعارض خارج است چون در صورت جمع دلالي داشتن ديگر با هم تعارض ندارند. مثل اينکه آیه‌اي که عموم و اطلاق دارد با يک خبر ظني السند معتبري که نص است، تخصيص بخورد. 

مثل آيه شريفه حرّم الربا که از جهت سند قطعي است ولي دلالت ظني است با يک روايت معتبر که مي‌گفت: لاربا بین الوالد و الولد، تعارض کنند و فرض اين باشد که مفاد اين حديث نص بر جواز ربا بين پدر و پسر باشد، در اين صورت اين خبر آن آيه را تخصيص مي‌زند زيرا عام و خاص جمع دلالي دارند.
اما اگر جمع دلالی نداشتند مثل این که یکی می‌گويد: ربا بین والد و ولد مطلقا جایز است و ديگري می‌گوید: مطلقا حرام است. در این صورت اين دو متعارض با هم تعارض و تساقط می‌کنند چون جمع عرفي که ندارد زيرا فرض تعارض مي‌باشد و جمع تبرعي هم نمي‌توانيم انجام دهيم زيرا دليلي بر حجيت اينکه بگوئيم آن معناي مؤوَّل مراد مولي است، نداريم. چون اگر اين معناي مؤوَّل ظهور داشت به ادله حجيت ظواهر تمسک مي‌کرديم ولي وقتي در معناي مؤوَّل ظهور نداشت نمي‌توانيم به ادله حجيت ظواهر تمسک کنيم و آن قرينه حکمت هم در اينجا نمي‌آيد زيرا آن در فرضي بود که هر دو خبر قطعي السند باشند ولي در اينجا يکي از دو خبر قطعي السند نيستند و ما نمي‌دانيم که مولي اين را گفته است.

اشکال: 
اما به ذهن می‌آید که در این صورت اصلا تعارضی در کار نیست و ظنی السند از اساس حجت نیست به خاطر این که گاهی فرض می شود که آن قطعی السند و ظنی الدلاله آیه قرآن است و گاهي فرض مي‌شود که آن سنت است.

صورت اول: آن قطعی السند و ظنی الدلاله آیه قرآن باشد. 
در این صورت خبر ظنی السند گرچه مقطوع الدلالة است ولي مشمول ادله حجیت نیست به خاطر دو دليل:

دليل اول: 
روایات کثیره ای که از آنها استفاده می شود که خبری که مخالف کتاب است یا شاهدی از کتاب ندارد حجت نیست و این روایات شامل این مورد می‌شود زیرا وقتي کتاب خداوند متعال مطلبي را مي‌گويد گرچه دلالت آن ظني و ظهور است ولي هر کس اين کتاب را مي‌خواند به حسب ظهور مي‌گويد خداوند متعال اين مطلب را فرموده است و حالا خبري آمده که مخالف با کتاب خدا مي‌باشد، در اينجا گفته نمي‌شود که به خاطر تعارض و تساقط دليل حجيت ظهور آيه با دليل حجيت سند روايت، نه کتاب خدا را اخذ مي‌کنيم و نه خبر را.
و اگر روايات داله بر حجيت سند اطلاق داشته باشد و ادله داله بر حجيت خبر اطلاق داشته باشد و شامل خبري شود که داراي دلالت قطعيه‌ي مخالف با ظهور کتاب الله است ولي بايد از آن عموم رفع يد کنيم به واسطه اين روايات مستفيضه داله بر اينکه خبر داراي دلالت قطعيه‌ي مخالف با ظهور کتاب الله حجت نيست و وقتي اينگونه خبر حجت نبود ديگر تعارض معنا ندارد زيرا با توجه به اين روايات مستفيضه يکي از شرائط حجيت خبر واحد اين است که مخالف با ظهور کتاب الله نباشد و فرض تعارض در جايي است که هر دو خبر شرائط حجيت را دارند پس اين مورد از قبيل حجت و لاحجت مي‌باشد که بين حجت و لاحجت تعارض معنا ندارد.

برخي از اين روايات را مي‌خوانيم: 
1. «عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ عَنْ أَبِيهِ عَنِ النَّوْفَلِيِّ عَنِ السَّكُونِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ع قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ص‏ إِنَّ عَلَى‏ كُلِ‏ حَقٍ‏ حَقِيقَةً وَ عَلَى كُلِّ صَوَابٍ نُوراً فَمَا وَافَقَ كِتَابَ اللَّهِ فَخُذُوهُ وَ مَا خَالَفَ كِتَابَ اللَّهِ فَدَعُوهُ.»

در اينجا که کتاب خدا داريم که يک ظهوري دارد و يک خبر که مفادش نص است ولي مخالف با کتاب خدا مي‌باشد، مشمول اين حديث است و عرفا مي‌گويند اين خبر مخالف کتاب خدا مي‌باشد.

2. «مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ عَنِ الْفَضْلِ بْنِ شَاذَانَ عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ عَنْ هِشَامِ بْنِ الْحَكَمِ وَ غَيْرِهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ع قَالَ: خَطَبَ النَّبِيُّ ص بِمِنًى فَقَالَ أَيُّهَا النَّاسُ مَا جَاءَكُمْ عَنِّي يُوَافِقُ كِتَابَ اللَّهِ فَأَنَا قُلْتُهُ وَ مَا جَاءَكُمْ يُخَالِفُ‏ كِتَابَ‏ اللَّهِ‏ فَلَمْ أَقُلْهُ.»

در اينجا که کتاب خدا داريم که يک ظهوري دارد و يک خبر که مفادش نص است ولي مخالف با کتاب خدا مي‌باشد، مشمول اين حديث است و عرفا مي‌گويند اين خبر مخالف کتاب خدا مي‌باشد.
3. «وَ عَنْهُ عَنْ أَبِيهِ عَنْ سَعْدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ يَعْقُوبَ بْنِ يَزِيدَ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي عُمَيْرٍ عَنْ جَمِيلِ بْنِ دَرَّاجٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ع قَالَ: الْوُقُوفُ‏ عِنْدَ الشُّبْهَةِ خَيْرٌ مِنَ الِاقْتِحَامِ فِي الْهَلَكَةِ إِنَّ عَلَى كُلِّ حَقٍّ حَقِيقَةً وَ عَلَى كُلِّ صَوَابٍ نُوراً فَمَا وَافَقَ‏ كِتَابَ‏ اللَّهِ‏ فَخُذُوهُ وَ مَا خَالَفَ كِتَابَ اللَّهِ فَدَعُوهُ.»

4. «مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَى عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ عَلِيِّ بْنِ الْحَكَمِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ بُكَيْرٍ عَنْ رَجُلٍ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ع قَالَ: دَخَلْنَا عَلَيْهِ جَمَاعَةً- فَقُلْنَا يَا ابْنَ رَسُولِ اللَّهِ إِنَّا نُرِيدُ الْعِرَاقَ فَأَوْصِنَا فَقَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ع لِيُقَوِّ شَدِيدُكُمْ ضَعِيفَكُمْ وَ لْيَعُدْ غَنِيُّكُمْ عَلَى فَقِيرِكُمْ وَ لَا تَبُثُّوا سِرَّنَا  وَ لَا تُذِيعُوا أَمْرَنَا وَ إِذَا جَاءَكُمْ‏ عَنَّا حَدِيثٌ‏ فَوَجَدْتُمْ عَلَيْهِ شَاهِداً أَوْ شَاهِدَيْنِ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ فَخُذُوا بِهِ وَ إِلَّا فَقِفُوا عِنْدَهُ ثُمَّ رُدُّوهُ إِلَيْنَا حَتَّى يَسْتَبِينَ لَكُمْ.»

اين روايت مي‌گويد: اگر خبري شاهدي از کتاب خدا ندارد اخذ نکنيد و به طريق اولي اگر خبري شاهد از کتاب بر خلاف داشته باشد نبايد اخذ شود.

دلیل دوم: ارتکاز متشرع
ارتکاز متشرع بر اين است که اگر ما يقين داريم که خدا اين کلام را فرموده است يا قطع داريم رسول خدا صل الله عليه و آله يا ائمه معصومين عليهم السلام اين کلام را فرموده‌اند و حالا شخص ثقه‌اي خبري مي‌دهد که مخالف با اين کلام است و مخالفتش به گونه‌اي است که جمع عرفي دلالي ندارد در اين صورت دست از حرف خدا و پيغمبر و امام برنمي‌دارند و به خبر ثقه اعتناء نمي‌کنند. 
مثلا شما نزد مرجعي رفتيد و از ايشان مساله‌اي پرسيديد و ايشان جوابي دادند و بعد شخص ثقه‌اي مطلبي نقل مي‌کند که خلاف آن جواب مرجع است شما مي‌گوئيد اين آقا اشتباه مي‌کند و به حرف او اعتناء نمي‌کنيد نه اينکه تعارض کند و برويد دوباره از مرجع بپرسيد. لذا به خاطر اين مطلب خيلي از بزرگان حتي تخصيص کتاب را به خبر واحد اشکال مي‌کنند گرچه متأخرين اين سخن را قبول ندارند ولي اين ارتکاز در نزد آنان اينقدر توسعه دارد که مي‌گويند: نمي‌شود عموم کتاب را با خبر واحد تخصيص زد زيرا کتاب صدورش قطعي است. خوب در اين موارد سخن اين بزرگان قبول نيست ولي مواردي که شاخ به شاخ است و در کل مدلول‌ها با هم ناسازگاري دارند و جمع عرفي ندارد، اين ارتکاز وجود دارد.

صورت دوم: آن قطعی السند و ظنی الدلاله سنت باشد. 
در این صورت باز روایاتی وجود دارد که می فرمایند آن چه مخالف سنت است را ما نگفته ایم و آن را قبول نکنيد بنا بر اين اگر ادله حجيت اطلاق داشته باشد اما اين روايات آن ادله را تخصيص مي‌زنند. و وقتي اينگونه خبر حجت نبود ديگر تعارض معنا ندارد زيرا با توجه به اين روايات يکي از شرائط حجيت خبر واحد اين است که مخالف با سنت نباشد و فرض تعارض در جايي است که هر دو خبر شرائط حجيت را دارند پس اين مورد از قبيل حجت و لاحجت مي‌باشد که بين حجت و لاحجت تعارض معنا ندارد.

اين روايات را در بحث حجيت خبر واحد مفصل ذکر کرده‌ايم و در اينجا به برخي اشاره مي‌کنيم. 
«مُحَمَّدُ بْنُ إِدْرِيسَ فِي آخِرِ السَّرَائِرِ نَقْلًا مِنْ كِتَابِ‏ مَسَائِلِ الرِّجَالِ لِعَلِيِّ بْنِ مُحَمَّدٍ ع‏ أَنَّ مُحَمَّدَ بْنَ عَلِيِّ بْنِ عِيسَى كَتَبَ إِلَيْهِ يَسْأَلُهُ عَنِ‏ الْعِلْمِ‏ الْمَنْقُولِ‏ إِلَيْنَا عَنْ آبَائِكَ وَ أَجْدَادِكَ ع قَدِ اخْتُلِفَ عَلَيْنَا فِيهِ فَكَيْفَ الْعَمَلُ بِهِ عَلَى اخْتِلَافِهِ أَوِ الرَّدُّ إِلَيْكَ فِيمَا اخْتُلِفَ فِيهِ فَكَتَبَ ع مَا عَلِمْتُمْ أَنَّهُ قَوْلُنَا فَالْزَمُوهُ وَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا فَرُدُّوهُ إِلَيْنَا.»

آيا اين روايت مشمول ما نحن فيه مي‌شود؟ 
«قول» در عبارت «قولنا» را دو گونه می‌توان معنا کرد. 
یکی این که به معناي «گفته و سخن ماست» که در این صورت اين روايت به ما مي‌گويد: باید آن قطعي السند را اخذ کني چون مي‌داني گفته آنهاست چون سندش قطعی مي‌باشد.
دوم اينکه به معنای «مراد جدی و رأی و نظر ماست» که در این صورت ممکن است مناقشه شود که در ما نحن فيه آن مقطوع السند از جهت دلالت ظني و ظهور است و ظهور براي ما علم ايجاد نمي‌کند.
حتی اگر کسی بگوید قول به معناي مراد جدي و رأي است باز ممکن است با توجه به رأي مرحوم نائيني ره و برخي از اساتيد ما صحیح باشد زیرا می‌گویند که در باب ظواهر اطلاق علم بر مراد جدي صادق است. وقتي کسي سخني مي‌گويد که ظهوري دارد مي‌گويد: مي‌دانم که چه چيزي خواست يعني اطلاق علم مي‌کنند در موارد امارات و ظواهر ولو اينکه در اين موارد علم برهاني که احتمال خلاف در آن داده نمي‌شود، وجود ندارد زيرا علم در نزد عرف يک معناي اوسعي است از علم برهاني و اينجاها را هم علم مي‌داند. در اين صورت به خبري که مقطوع السند ولي مظنون الدلالة است اطلاق علم مي‌شود با اينکه دلالت ظهور است.
�. بحوث في علم الأصول، ج‏7، ص: 233


�. وسائل الشيعة، ج‏27، ص: 109- 110


�. وسائل الشيعة، ج‏27، ص: 111


�. وسائل الشيعة، ج‏27، ص: 119


�. الكافي (ط - الإسلامية)، ج‏2، ص: 222


�. وسائل الشيعة، ج‏27، ص: 119- 120





PAGE  
4

