    خارج اصول فقه: استاد شب زنده دار (مدظله)                                 زمان: سال 92 - جلسه 42
    موضوع عام: حالات الادلة بعضها مع  بعض                                         موضوع خاص: احکام  تعارض/ تعدي از مرجحات منصوصه

بسمه تعالي

بحث در اشکال چهارم به استدلال مرحوم محقق شيخ اعظم بود. در اشکال چهارم مي​پذيرفتيم که عبارت «فإنّ الرشد في‏ خلافهم» تعليل هست، ولي مي‌گفتيم اين تعليل براي تعدي به مرجحات غير منصوصه نافع نيست. 

بيان سوم از اشکال چهارم: بيان مرحوم محقق آخوند (1:10)
بيان ديگر براي اشکال چهارم وجود دارد که آن را مرحوم محقق آخوند در کفايه فرموده‌اند. آن بيان عبارت است از اين که محتمل است مفاد «فإنّ الرشد في‏ خلافهم» اين باشد که اصلِ مخالفت کردن با عامه موضوعيت دارد و حُسن است و مطلوب شارع مي‌باشد. بنابراين اين تعليل به درد ساير مرجحات نمي​خورد چون در ساير مرجحات اين خصيصه وجود ندارد که عمل به آنها مخالفت نمودن با عامه باشد. پس تعدي به ساير مرجحات به واسطه اين تعليل معنا ندارد.

نکته:

خود مرحوم محقق شيخ اعظم نه در اين‌ بحث بلکه در بحث ديگري در چند صفحه بعد، چهار احتمال براي اين تعليلات ذکر مي‌فرمايند که احتمال سوم همين احتمال مرحوم محقق آخوند است و ايشان خيلي خوب اين احتمال را توضيح داده و براي آن از روايات نيز شاهد آورده​اند. مرحوم محقق شيخ اعظم فرموده​اند محتمل است مفاد «فإنّ الرشد في‏ خلافهم» اين باشد که چون صرف مخالفت کردن با عامه حسن و مصلحت دارد، مرجّح واقع شده است و قهراً در اين صورت مرجِّحيت مخالفت با عامه از اين جهت اعتبار نشده که موجب اقربيت به واقع خبر مخالف با عامه و ابعديت خبر موافق با عامه مي‌شود بلکه از جهت اين که خود مخالفت با عامه في نفسه داراي مصلحت است، شارع به آن امر فرموده است مانند اين که روايتي بفرمايد: اگر دوران امر بين حلال و حرام شد، شما جانب حرام را مقدم بداريد ولي نه از باب اين که اقرب به واقع است زيرا اتفاقا ممکن است حکم واقعي حليت باشد بلکه به سبب يک مصلحتي مي‌فرمايد: جانب حرام را مقدم نما و کاري به اقربيت به واقع ندارد بلکه خودت احتمال وجوب يا حرمت يا حليت مي‌دهي و اماره‌اي در کار نيست مانند بحث در دوران امر بين محذورين که برخي گفته​اند بايد جانب حرمت را مقدم داشت. سپس مرحوم محقق شيخ اعظم براي اين که مصلحت داشتن نفس مخالفت با واقع و مطلوبيت و حُسن آن را به ذهن تقريب کنند، برخي از روايات را ذکر مي‌فرمايند. 

« الثالث: حسن مجرّد المخالفة لهم‏، فمرجع هذا المرجّح ليس الأقربيّة إلى الواقع، بل هو نظير ترجيح دليل الحرمة على الوجوب، و دليل الحكم الأسهل على غيره. و يشهد لهذا الاحتمال بعض الروايات، مثل قوله عليه السّلام في مرسلة داود بن الحصين: «إنّ من وافقنا خالف عدوّنا، و من وافق عدوّنا في قول أو عمل فليس منّا و لا نحن منه»

و رواية الحسين بن خالد: «شيعتنا: المسلّمون لأمرنا، الآخذون بقولنا، المخالفون لأعدائنا، فمن لم يكن كذلك فليس منّا»
 فيكون حالهم حال اليهود الوارد فيهم قوله صلى اللّه عليه و آله و سلّم: «خالفوهم ما استطعتم».»

مرحوم محقق شيخ اعظم مي​فرمايد: از اين روايات استفاده مي​شود که حال مخالفين ائمّه عليهم​السلام حال يهود است. ايشان نقل مي‌‌فرمايند که در مورد يهود از رسول اکرم صلي الله عليه و آله روايت وارد شده که «خالفوهم ما استطعتم» و ائمه عليهم السلام نيز نسبت به أعداء خود مي​فرمايند: با اعداء ما مخالفت کنيد. بنابراين نفس مخالفت کردن با آنان مطلوب شارع و حَسَن است و در اين عبارت «فإنّ الرشد في‏ خلافهم» مقصود اين است که به خبر مخالف با عامه اخذ بکن تا در مقام عمل و در قول با آنان مخالفت کرده باشي که اين مخالفت حَسَن و مطلوب ما مي‌باشد. با توجه به اين معناي تعليل ديگر نمي​توانيم به مرجحات غير منصوصه که اين خصيصه در آنها نيست، تعدي کنيم چون اين خصيصه فقط در مخالفت با عامه وجود دارد و در هيچ مرجح ديگر وجود ندارد. 

حق اين بود که مرحوم محقق آخوند در کفايه، توضيح بعدي مرحوم محقق شيخ اعظم را ذکر مي‌فرمودند.

توضيح مرحوم محقق حاج سيد ابوالحسن اصفهاني براي بيان سوم: (8:03)
در منتهي الوصول که تقريرات درس مرحوم محقق حاج سيد ابوالحسن اصفهاني است، توضيحي راجع به اين مطلب بيان فرموده‌اند. توضيح اين است که نفسِ مخالفت با عامه داراي مصلحت و محبوبيت است حتي اگر آن قولِ مخالف با عامه‌اي که شما اخذ مي​کنيد، مخالف با واقع باشد و اتفاقا آن خبر موافق با عامه حق باشد؛ يعني حکم واقعي اتفاقا موافق با عامه مي باشد و اين خبر مخالف با عامه واقعا مفسده دارد يا خالي از مصلحت است اما طَرَيان عنوان مخالفت با عامه باعث مي​شود که در سنجش بين مفسده واقعي و مصلحت طاريه و در مجموع نتيجه اين شود که بهتر است مخالفت با واقع نمايد مانند اين که روايتي وارد شده که اکل طاووس حلال است، و در روايت ديگري وارد شده که اکل طاووس حرام است و روايتي که مي​گويد: اکل طاووس حلال است، مخالف با عامه است و ديگري موافق با عامه است و فرض مي​کنيم حکم واقعي حرمت است چون اکل طاووس ضرر و مفسده دارد. در اين مثال شارع مي‌گويد: به همان روايتي که مي​گويد: اکل طاووس حلال است، اخذ کن اگرچه حليت اکل طاووس خلاف واقع است و مفسده دارد ولي مصلحت مخالفت با عامه يک مصلحت عارض شده‌اي است که با آن مفسده واقعي تزاحم مي​کند و بر آن برتري مي​يابد و از اين رو شارع مي​فرمايد که مَا خَالَفَ العامه را بگير. 
مرحوم محقق حاج سيد ابو الحسن اصفهاني فرموده است:

« (الثانى) كون نفس مخالفتهم‏ بما هى مخالفتهم رشدا و لو كان قولهم مطابقا للواقع، فيزاحم مصلحة الواقع مع المصلحة الطارية من‏ طرو عنوان‏ مخالفتهم‏ لكنه يقدم الثانى بملاك كونها اقوى.»
 
يعني اتفاقا در اين مسأله حق به دست آنها رسيده ولي در عين حال آن قول مطابق با واقع را رها کن و همين خبري را که مخالف با آنهاست و مفسده واقعي دارد، اخذ کن. 
اين مطلب را مرحوم محقق آملي نقل مي​کنند ولي در تقريرات ديگر مرحوم محقق سيد ابوالحسن اصفهاني ؛ يعني وسيله الوصول الي حقائق علم الاصول اين مطلب وجود ندارد.

اشکال بر توضيح مرحوم محقق حاج سيد ابوالحسن اصفهاني: (12:54)
ظاهرا اين توضيح درست نباشد چون در اين صورت بايد قائل به تصويب بشويم زيرا اگر مصلحت مخالفت با عامه با مفسده واقعي عمل تزاحم مي‌کند و نتيجه سبک و سنگين کردن اين مي‌شود که اين عمل مصلحت داشته شود، اين تصويب است و حال آنکه مرحوم محقق شيخ و امثال ايشان قائل به تصويب نيستند و مي‌فرمايند که احکام واقعي سر جاي خود هستند و اين فقط يک حکم ظاهري است، نه آنکه مصلحت طاريه با مفسده واقع تزاحم مي​کند مانند خود احکام واقعيه که مصالحشان تزاحم پيدا مي​کند و در واقعِ امر يکي بر ديگري مي​چربد. وقتي حکم را ظاهري گرفتيم نبايد بگوييم مصلحت آن بر مصلحت واقع مي​چربد. 
توضيح دقيق مطلب در بحث جمع بين حکم ظاهري و واقعي گفته شده است که بايد به همان شکل گفته شده در آنجا توضيح داده شود و آنقدر توضيح آن مشکل است که مرحوم محقق شاهرودي در تقريرات بحث ايشان آمده است که ما از حل اين مساله عاجز هستيم و فقط علم اجمالي بر درست بودن وجود حکم ظاهري و حکم واقعي داريم ولي برخي از اشکالات قابل دفع نيستند ولي يکي از راه حل‌هاي خوب همان فرمايش مرحوم محقق شهيد صدر است که احکام ظاهريه براي تحفظ بر مصالح احکام واقعيه مي‌باشند و در گذشته مقداري اين سخن را توضيح داديم. 

درست است مخالفت با عامه حَسَن است ولي اينگونه نيست که اين مخالفتِ حَسَن با حکم واقعي مزاحمت مي‌کند و مفسده آن عمل در اثر اين مصلحت طارئه مغلوبه مي‌شود زيرا در صورت مغلوبه شدن مفسده‌‌ي عمل، قول داراي مصلحتِ طارئه حکم واقعي خواهد شد يعني همين روايت مخالف با عامه حق خواهد شد و حکم واقعي قبلي از بين مي​رود و ديگر کشف خلاف نيز معنا ندارد. در نتيجه حکم خداوند متعال در واقع بايد عوض شود در حالي که در باب مرجحات اين سخن گفته نمي‌شود. بنابراين اين توضيح مرحوم محقق حاج سيد ابوالحسن اصفهاني درست نيست. 
بحث در اينجا فراتر از خبر واقعي که بر خلاف واقع قائم شده باشد، نيست. در آن بحث اگر خبر واحدي بر خلاف واقع قائم شد و معارض نداشت، حجت است به سبب مصلحت تسهيل بدون اين که مصلحت واقع از بين برود. في الواقع اخبار علاج نيز همان اخبار حجيت در ظرف تعارض است. يک بخشي از ادله حجيت خبر واحد مربوط به زماني است که خبر معارض ندارد و مي​گويد از باب طريقيت حجت است و بخش ديگري از آنها مربوط به وقتي است که خبر معارض دارد و مي‌گويد در فرض تعارض کدام حجت است. پس همانطور که در آنجا ادله حجيت خبر واحد تصويب را نمي​گويد ولو خود طريقيت نيز مصلحتي دارد و شارع بدون مصلحت خبر را حجت ننموده است ولي اين مصلحت برنمي​گردد به اين که واقع را عوض کند. در ما نحن فيه نيز اخبار علاج که مثلا مي‌گويد خبر موافق با مشهور را اخذ کن، مي‌خواهد بگويد: آن خبر در اين ظرف حجت است و بدون اينکه بخواهد واقع را دستکاري نمايد. پس عبارت «ان الرشد في خلافهم» عليت حجيت را در اين ظرف بيان مي‌کند و اين علل، عللي نيستند که واقع را درستکاري نمايند بلکه اين علل تتمه ادله حجيت خبر واحد و طرق و امارات است منتهي در ظرف تعارض.

بنابراين اين‌گونه توضيح دادن موجب مي‌شود که از مذاق مرحوم محقق شيخ و غير ايشان خارج شود که تصويب را در ابواب طريق و حجج قبول ندارند بلکه با مذاق بعض عامه که قائل به تصويب هستند، سازگاري دارد و از اين رو اين سخن در تقرير ديگر وجود ندارد و شايد تقرير ديگر براي دوره ديگري بوده است.
جواب‌هاي بيان سوم از اشکال چهارم: (20:46)

اين بيان به وجوه متعددي محل مناقشه واقع شده است اين وجوه را بايد بررسي کرد.
جواب اول: فرمايش مرحوم محقق شيخ اعظم
جواب اول همان فرمايش مرحوم محقق شيخ اعظم است. ايشان مي‌فرمايند: اينگونه معنا کردن تعليل با فلسفه حجيت خبرين متعارضين نمي​سازد. وجه حجيت خبر چيست؟ فلسفه حجيت خبر کشف نوعي و طريقيت به واقع است نه يک مصلحت نفسي در خود خبر. خبر واحد را شارع حجت کرده است به اين خاطر که غالبا ايصال به واقع دارد و اگر مردم به خبر واحد عمل کنند درصد بالايي از واقع را به دست مي​آورند نه اين که در خود خبر مصلحتي وجود دارد. وقتي فلسفه حجيت خبر چنين بود بايد علاج عند التعارض نيز با اين فلسفه تناسب داشته باشد و بر همان تحفظ کند نه اين که در مقام تعارض يک مصلحت نفسي ملاک علاج واقع شود. بنابراين اگرچه اصل مخالفت با عامه داراي مصلحت است و در نزد شارع حَسَن مي‌باشد و ممکن است در مواردي خود اين سخن درست باشد ولي در اين مقام که مقام جعل حجيت براي طرق و خبر در ظرف تعارض است، درست نيست چون با فلسفه حجيت طرق سازگار نيست. 

«أمّا الوجه الأوّل- فمع بعده عن مقام ترجيح أحد الخبرين المبنيّ اعتبارهما على الكشف النوعيّ- ينافيه‏ التعليل المذكور في الأخبار المستفيضة المتقدّمة.»

اين سخن اشکال ما را بر توضيح مرحوم محقق سيد ابو الحسن اصفهاني تأييد مي​کند زيرا مشاهده مي‌شود که خود مرحوم محقق شيخ مي‌فرمايد آنچه شارع در باب تعارض و علاج مي‌خواهد بفرمايد اين است که بر اساس همان مصلحت حجيت خبر واحدي که در کل طرق ملحوظ است که طريقيت و کاشفيت باشد، در باب تعارض هم علاج مي‌فرمايد.

جواب دوم: فرمايش مرحوم محقق شيخ اعظم (23:52)

جواب دوم محقق شيخ اعظم اين است که اتفاقا از بعض روايات استفاده مي​شود که در مخالفت عامه نيز همين جهت طريقيت ملحوظ نظر شارع بوده است. آن مطلبي که قبلا گفتيم بر اساس يک درک عقلائي و ارتکازي بود که از مجموع روايات باب طُرُق مي‌فهميم ولي در اين‌جا خود شارع تصريح فرموده که در همين مخالفت با عامه جهت طريقيت مورد توجه بوده است. از بعض روايات استفاده مي​شود که شارع مي​گويد: من که مي‌گويم خبر مخالف با عامه را اخذ کن چون حرفهاي آنان معمولا درست نيست و از اين رو شما به واسطه مخالفت با آنان به واقع مي​رسيد. بنابراين از روايات استفاده مي‌شود که مخالفت با عامه مصلحت في نفسه ندارد بلکه دستور به اخذ به جهت اين است که معمولا سخن آنان درست نمي باشد.

«مضافا إلى صريح رواية أبي​بصير عن أبي​عبداللّه عليه​السّلام، قال: «ما أنتم و اللّه على شي‏ء ممّا هم فيه، و لا هم على شي‏ء ممّا أنتم فيه، فخالفوهم؛ فإنّهم ليسوا من الحنيفيّة على شي‏ء، فقد فرّع الأمر بمخالفتهم على مخالفة أحكامهم للواقع، لا مجرّد حسن المخالفة.»

در عبارت «فخالفوهم فإنّهم ليسوا من الحنيفيّه على شي‏ء» دستور به مخالفت مي‌دهد چون آنان بر حنيفيه که همان اسلام باشد، نيستند يعني سخنان آنان مخالف با اسلام است و چون سخنان آنان مخالف با اسلام است، مي‌گويم: با آنها مخالفت نمائيد. پس از اين روايت استفاده مي‌شود که امر به مخالفت تفريع شده بر اينکه آنان بر حنفيه که اسلام باشد، نيستند.

بررسي جواب اول مرحوم شيخ انصاري: (27:29)

عرض مي​کنيم که جواب اول مرحوم محقق شيخ اعظم در نهايت قوت و متانت است.

بررسي جواب دوم مرحوم شيخ انصاري: (27:38)

مرحوم محقق آخوند مي​تواند اين‌گونه از سخن خود دفاع کند که اثبات شي نفي ما عدا نمي​کند. با صرف نظر از جواب اول مرحوم شخ اعظم و سخناني که در آينده خواهيم گفت ممکن است کسي بگويد که اشکال ندارد در مقام دو جهت وجود داشته باشد. 

در روايات علاج آنچه در اين‌جا براي ترجيح ذکر شده است اين است که «فان الرشد في خلافهم» و احتمال مي‌دهيم نه استظهار که مقصود اين باشد که در نفس مخالفت با آنها مصلحت وجود دارد و روايت ابوبصير مي‌گويد که مخالفت با عامه نمائيد چون خيلي از سخنانشان درست نمي‌باشد و اين دو علت مانعه الجمع نيستند تا روايت ابوبصير احتمال در يک روايت منفصله و جدا از اين روايت را منع کند. تفريع و تعليل در روايت ابوبصير که «فخالفوهم فإنّهم ليسوا من الحنيفيّه على شي‏ء» باشد، نفي کننده علل و محسنات ديگر نمي باشد. پس با صرف نظر از جواب اول مرحوم شخ اعظم و سخناني که در آينده خواهيم گفت، نمي‌توان به کلام مرحوم محقق آخوند اينگونه اشکال کرد و از اين رو مرحوم محقق آخوند با اين که اين حرفها را ديده، در عين حال مجاب نشده و به کلام مرحوم محقق شيخ اشکال کرده است.

مرحوم محقق آخوند رسائل را نزد مرحوم محقق شيخ اعظم خوانده ولي نمي‌دانم تمام يا بخشي از رسائل را و در حاشيه خود نوشته‌اند که مرحوم محقق شيخ فرمودند که اين کلمه را خط بزنيد و به جايش آن کلمه را بنويسيد و نيزسطح فرائد را تدريس نموده است. من در احوالات بعضي آقايان خوانده‌ام که سطح فرائد را نزد مرحوم محقق آخوند خوانده​اند. تدريس يعني حرفهاي مرحوم محقق شيخ را بلد است و به آنها مسلط است. 
جواب سوم: فرمايش مرحوم محقق اصفهاني (29:55)
کلام مرحوم محقق اصفهاني ره در کتاب نهايه الدرايه مفصل است و فقط لبّ کلام ايشان را که در اينجا مورد نياز است عرض مي​کنيم. 
ايشان فرموده است: ما در اين روايات دو لسان داريم. يکي «فَإنِّ الرُّشدَ فِي خِلافِهِم» و اين لسان فقط در عبارتي که مرحوم کليني در مقدمه کافي آورده است، وجود دارد
 و ظاهر اين است که اين عبارت، روايت نباشد بلکه اين مطلب را از روايات برداشت فرموده است و از اين رو خود ايشان در متن کافي هيچ روايتي را به اين لسان نقل نفرموده​اند بلکه لسان دوم را نقل فرموده‌اند که خواهيم گفت. 
اگر اين لسان را ملاک قرار دهيم، ظاهر «فان الرشد في خلافهم» اين است که رشد در مخالفت کردن با آنان مي‌باشد زيرا «خلاف» مصدر است. پس رشد در مخالفت کردن با آنان مي‌باشد نه با چيزي که با آن مخالفت مي‌کنيم زيرا ممکن است اتفاقا آن چيزحق باشد يعني حکم واقعي همان سخن عامه باشد ولي لسان دوم که در روايات ذکر شده است و در مقبوله عمر بن حنظله وجود داشت، اين‌گونه است:

«بِأَيِّ الْخَبَرَيْنِ يُؤْخَذُ؟ قَالَ مَا خَالَفَ الْعَامَّةَ فَفِيهِ الرَّشَاد»

يعني در خبري که مخالف با عامه است، رشاد وجود دارد. در مثال اکل طاووس آن روايتي که مي‌گويد: حلال است و مخالف با عامه است، رشاد وجود دارد و يا در نقل ديگر آمده بود: 
«بِأَيِّ الْخَبَرَيْنِ يُؤْخَذُ قَالَ بِمَا يُخَالِفُ الْعَامَّةَ فَإِنَّ فِيهِ‏ الرَّشَاد»
 
يعني در همين «ما يخالف» رشاد هست.
پس اين لسان نمي‌گويد: در مخالفت کردن رشاد است بلکه مي‌گويد: در آن حکم مخالف با عامه رشاد وجود دارد و لسان اول را مي‌توان بر طبق اين معنا نيز حمل کرد به اين صورت که بگوئيم «خلاف» مصدر به معناي مفعولي است از فعل مجهول ولي اين معنا خلاف ظاهر است. ظاهر آن مصدري است نه مصدر به معناي مفعولي که از فعل مجهول مأخوذ شده باشد. 
لسان اول روايت نيست يا حداقلّ مطمئن نيستيم روايت باشد، ولي آنها که مطمئنّاً روايت است و سند دارد، مي‌گويد: در خود ما خالف العامه رشد مي باشد و از اين نمي‌توان اين‌گونه که مرحوم محقق آخوند فرموده معنا کرد و گاهي افتادن در اين اشتباهات به اين خاطر است که به مصادر رجوع نمي​شود و به الفاظ و گفته​هاي متداول بسنده مي​شود، فلذا گاهي در کفايه حتي در نقل آيات مبارکات اشتباهاتي وجود دارد. آيه الله زنجاني دام​ظلّه در درس رجالشان از آقاي معين، صاحب فرهنگ لغت، نقل مي​کردند که من اگر سوره قل هو الله را نيز بخواهم بنويسم، از روي قرآن مي​نويسم به جهت اينکه با اشتباهات زيادي برخورد کرده​ام. 

بنابراين اشکال مرحوم محقق اصفهاني اشکال درست و دقيقي است ولي در کلمات بزرگان معمولا به اين اشکال توجه نشده است البته ما قبلا عرض مي​کرديم عبارت ديباچه کافي را حجت مي​دانيم، هرچند به شکل روايت نقل نکرده، لکن إسناد جزمي داده است، فرموده: «لقوله عليه​السلام» و اگر کسي اين سخن را قبول کند، بايد به مرحوم محقق آخوند اين‌گونه اشکال کرد که سخن شما در باره مقبوله ناتمام است و از اين رو سخن مرحوم محقق شيخ اعظم نسبت به مقبوله درست مي‌باشد و بدين جهت از عبارت موجود در روايت مقبوله علتي فهميده مي شود که قابل تعدي به مرجحات غير منصوصه خواهد بود اگر اشکالات ديگر تمام نباشد زيرا مرحوم شيخ اعظم به مقبوله استدلال کرده است.

بنابراين اگر عبارت موجود در ديباجه کتاب کافي را به عنوان روايت قبول ننمائيم اين‌گونه اشکال مي‌کنيم که آن روايتي که براي استدلال فائده دارد اشکال شما در آن جاري نيست و آن عبارتي که اشکال شما در آن جاري است براي استدلال فائده ندارد زيرا معلوم نيست روايت باشد و اگر عبارت موجود در ديباجه کتاب کافي را به عنوان روايت قبول نمائيم زيرا اسناد جزمي داده شده است اين‌گونه اشکال مي‌کنيم که مرحوم محقق آخوند اشکال شما نسبت به روايت موجود در ديباجه است و نسبت به روايت مقبوله جاري نيست.

�. وسائل الشيعة، ج‏27، ص119


�. وسائل الشيعة، ج‏27، ص: 117


�. فرائد الأصول، ج‏4، ص: 122


�. منتهى الوصول الى غوامض كفايه الأصول، ص: 300 - 301


� . فرائد الأصول، ج4 ، ص123


�. فرائد الأصول، ج‏4، ص: 123


�. الکافي(ط اسلاميه)، ج1، ص8


�. الکافي(ط اسلاميه)، ج1، ص68


�. من لايحضره الفقيه، ج3، ص11





PAGE  
7

