     جلسه 36                                درس خارج اصول استاد شب زنده دار(دام ظله)                               26/9/92
موضوع عام: تعادل و تراجیح                                                      موضوع خاص: تعدی از مرجحات منصوصه

به نام خدا
1روایات مشابه مقبوله عمر بن حنظله


3دلیل سوم: تعلیلاتِ مرجحیت مخالفت عامّه


4فهرست روایات


5تقریب استدلال شیخ اعظم(ره) به روایات




بحث ما در استدلال شیخ به فراز «الْمُجْمَعَ عَلَيْهِ مِنْ أَصْحَابِك يُؤْخَذُ بِهِ مِنْ حُكْمِنَا وَ يُتْرَكُ الشَّاذُّ الَّذِي لَيْسَ بِمَشْهُورٍ عِنْدَ أَصْحَابِكَ فَإِنَّ الْمُجْمَعَ عَلَيْهِ لَا رَيْبَ فِيه‏»
 بر تعدی از مرجحات منصوصه به پایان رسید. اما قبل از اینکه وارد استدلال بعدی ایشان بشویم، تکمله​ای بر بحث سابق بیان می​کنیم.

روایات مشابه مقبوله عمر بن حنظله
مفاد این فراز از مقبوله که دغدغه​ها و مشکلات زیادی داشت، در چند روایت دیگر، بدون صدر و ذیلی که در مقبوله هست و باعث تردید و اشکال می​شود، وارد شده است.

یک: روایتی است که شیخ مفید(ره) در رساله عددیه آورده است. ایشان در جواب کسی که به فرازی از یک روایت استدلال کرده فرموده وَ أَمَّا مَا تَعَلَّقَ بِهِ مَنْ شَذَّ مِنْ أَصْحَابِنَا وَ مَالَ إِلَى مَذْهَبِ الْغُلَاةِ وَ بَعْضِ الشِّيعَةِ فِي الْعَدَدِ وَ عَدَلَ عَنْ ظَاهِرِ حُكْمِ الشَّرِيعَةِ مِنْ قَوْلِ أَبِي​عَبْدِاللَّهعلیه​السلام «إِذَا أَتَاكُمْ عَنَّا حَدِيثَانِ فَخُذُوا بِأَبْعَدِهِمَا مِنْ قَوْلِ الْعَامَّة» فَإِنَّهُ لَمْ يَأْتِ بِالْحَدِيثِ عَلَى وَجْهِه؛ لذا برداشتش درست نیست، بعد می​فرماید: وَ الْحَدِيثُ‏ الْمَعْرُوفُ‏ قَوْلُ‏ أَبِي‏ عَبْدِ اللَّهِ‏ ع إِذَا أَتَاكُمْ عَنَّا حَدِيثَانِ مُخْتَلِفَانِ فَخُذُوا بِمَا وَافَقَ مِنْهُمَا الْقُرْآنَ فَإِنْ لَمْ تَجِدُوا لَهُمَا شَاهِداً مِنَ الْقُرْآنِ فَخُذُوا بِالْمُجْمَعِ عَلَيْهِ فَإِنَّ الْمُجْمَعَ عَلَيْهِ لَا رَيْبَ فِيهِ فَإِنْ كَانَ فِيهِ اخْتِلَافٌ وَ تَسَاوَتِ الْأَحَادِيثُ فِيهِ فَخُذُوا بِأَبْعَدِهِمَا مِنْ قَوْلِ الْعَامَّة.
 مقصود ایشان در اشکال به آن شخص این است که اخذ به أبعد بعد از آن ملاکهای قبلی است که شما آنها را فراموش کردید، و حدیث مورد بحث طبق ملاک قبلی چیز دیگری می​شود. البته در اینجا ما به آن بحث کاری نداریم و شاهد بحث ما اینجاست که ایشان می​فرماید این حدیث معروف از امام صادقعلیه​السلام است. اگر یادتان باشد قبلا در اخبار علاج این روایت را آوردیم و طبق بیاناتی گفتیم سند این روایت تمام است؛ چون هم شیخ مفید(ره) اسناد جزمی می​دهد و هم روایت را به معروف توصیف می​کند.
 نکته دیگر اینکه در متن روایت آمده موضوع کلام حدیثان مختلفان است؛ لذا مربوط به باب تعارض است.

دو: نقل مرحوم کلینی(رض) در مقدمه کتاب کافی است که فرموده فَاعْلَمْ يَا أَخِي‏- أَرْشَدَكَ اللَّهُ- أَنَّهُ لَايَسَعُ أَحَداً تَمْيِيزُ شَيْ‏ءٍ مِمَّا اخْتَلفَتِ‏ الرِّوَايَةُ فِيهِ عَنِ‏ الْعُلَمَاءِ عليهم​السلام بِرَأْيِهِ، إِلَّا عَلى‏ مَا أَطْلَقَهُ الْعَالِمُ
 عليه​السلام بِقَوْلِهِ‏: «اعْرِضُوهَا عَلى‏ كِتَابِ اللَّهِ، فَمَا وَافَقَ‏ كِتَابَ اللَّهِ- عَزَّوَجَلَّ- فَخُذُوهُ‏، وَ مَا خَالَفَ كِتَابَ اللَّهِ فرُدُّوهُ» وَ قَوْلِهِ عليه​السلام: «دَعُوا مَا وَافَقَ القَوْمَ؛ فَإِنَّ الرُّشْدَ فِي خِلَافِهِمْ» وَ قَوْلِهِ عليه​السلام: «خُذُوا بِالْمُجْمَعِ عَلَيْهِ؛ فَإِنَّ الْمُجْمَعَ عَلَيْهِ لَارَيْبَ فِيهِ».
 ولی جزم نداریم که این فرمایش کافی غیر از مقبوله باشد، ایشان مقبوله را در ابواب کافی نقل کرده، لعلّ این اشاره از همانجا اخذ شده باشد.

سه: مرفوعه علامه از زراره حسب نقل عوالی اللئالی است که فرمود: سَأَلْتُ الْبَاقِرعلیه​السلام فَقُلْتُ جُعِلْتُ فِدَاكَ يَأْتِي عَنْكُمُ الْخَبَرَانِ أَوِ الْحَدِيثَانِ الْمُتَعَارِضَانِ فَبِأَيِّهِمَا آخُذُ فَقَالَ يَا زُرَارَةُ خُذْ بِمَا اشْتَهَرَ بَيْنَ أَصْحَابِكَ وَ دَعِ‏ الشَّاذَّ النَّادِرَ.
 آنجا هم این فراز نقل شده، بنا به یک تردیدی که دارم.

چهار: روایتی است که طبرسی در احتجاج نقل کرده است وَ رُوِيَ عَنْهُمْ أَيْضاً أَنَّهُمْ قَالُوا: إِذَا اخْتَلَفَ أَحَادِيثُنَا عَلَيْكُمْ فَخُذُوا بِمَا اجْتَمَعَتْ‏ عَلَيْهِ‏ شِيعَتُنَا فَإِنَّهُ لَا رَيْبَ فِيه‏.

این روایات مبارکات هم هست و قهراً آن مضمونی که در مقبوله بود را تایید می​کند. در آنجا المجمع علیه را به قرینه اینکه در مقابل شاذ بود حمل کردیم به اینکه متفق علیه نیست و مقصود حدیثی است که شاذ نباشد؛ یعنی المعروف عند الکل. آن قرینه در این روایات نیست. مگر اینکه قرائن دیگری که در آنجا گفته می​شد در این روایات اعمال کنیم. مثل اینکه چنین روایتی وجود خارجی ندارد و امثال این قرائن. البته طبق آنچه در آخر بحث دیروز عرض کردیم، بالاخره مصداق نادر دارد. فلذا درست است بگوییم مَا اجْتَمَعَتْ‏ عَلَيْهِ‏ شِيعَتُنَا. و همانگونه که قبلاً گفتیم اگر اینگونه باشد دیگر از باب تمییز حجت از لاحجت می​شود، نه از باب ترجیح؛ چون چنین خبری مطمئنٌ به است و نقطه مقابل آن (به بیانات مختلف) باطل است. از سوی دیگر همان شبهات در این روایات نیز می​آید که لاریب فیه یعنی چه؟  المجمع علیه یعنی چه؟ همه آن بحث ها و دغدغه​ها در اینجا هم تکرار و پیاده می​شود.
دلیل سوم: تعلیلاتِ مرجحیت مخالفت عامّه

دلیل سوم شیخ اعظم(ره) بر تعدی از مرجحات منصوصه تعلیلاتی است که برای مرجح قرار دادن مخالفت عامۀ وارد شده است. در غیر واحدی از روایات مخالفت عامۀ مرجح قرار داده شده است. این روایات دو طائفه هستند. یک عده تعلیل ندارند و فقط میگویند خُذ بِمَا خَالَف العَامّۀ. اما پاره​ای از این روایات تعلیل دارد. شیخ(ره) می​فرماید مقتضای این تعلیل​ها تعدی به غیر مخالفت عامۀ است. هر مزیتی که آن خاصیت و مزیت مخالفت عامّۀ را داشته باشد، می​تواند مرجح باشد. بعض روایات هم هست که در مورد تعارض و ترجیح وارد نشده، بلکه به طور مطلق میگوید مخالف عامّۀ را بگیر که همان حق است، چه تعارض باشد و چه نباشد. این مضامین هم اقتضاء می​کند که هر جا دو خبر متعارض شد و یکی مخالف و دیگری موافق عامّۀ بود، باید مخالف عامّۀ را بگیریم. مجموع این روایت به حسب استقصائی که کردیم هفت روایت است که در ان تعلیل آمده، یا حتما یا ادعاءً.
فهرست روایات
روایت اول: مقبوله عمر بن حنظله است که در یکی از فرازهایش راوی اینگونه عرض می​کند قُلْتُ جُعِلْتُ فِدَاكَ أَرَأَيْتَ إِنْ‏ كَانَ‏ الْفَقِيهَانِ‏ عَرَفَا حُكْمَهُ مِنَ الْكِتَابِ وَ السُّنَّةِ وَ وَجَدْنَا أَحَدَ الْخَبَرَيْنِ مُوَافِقاً لِلْعَامَّةِ وَ الْآخَرَ مُخَالِفاً لَهُمْ بِأَيِّ الْخَبَرَيْنِ يُؤْخَذُ؟ قَالَ مَا خَالَفَ الْعَامَّةَ فَفِيهِ الرَّشَاد.
 شیخ انصاری می​فرماید " فَفِيهِ الرَّشَاد" تعلیل است. این عبارت نقل کافی بود. نقل صدوق از این جهت بهتر از نقل کافی است و وضوح در تعلیل دارد بِأَيِّ الْخَبَرَيْنِ يُؤْخَذُ؟ قَالَ بِمَا يُخَالِفُ الْعَامَّةَ فَإِنَّ فِيهِ‏ الرَّشَاد.
 به این صورت تعلیل داشتن عبارت اوضح است.

روایت دوم: همان کلام کلینی(ره) در دیباچه کافی است. کما نقلناه آنفاً
روایت سوم: سَأَلْتُ الْبَاقِرعلیه​السلام فَقُلْتُ جُعِلْتُ فِدَاكَ يَأْتِي عَنْكُمُ الْخَبَرَانِ أَوِ الْحَدِيثَانِ الْمُتَعَارِضَانِ فَبِأَيِّهِمَا آخُذُ فَقَالَ يَا زُرَارَةُ خُذْ بِمَا اشْتَهَرَ بَيْنَ أَصْحَابِكَ وَ دَعِ‏ الشَّاذَّ النَّادِرَ فَقُلْتُ يَا سَيِّدِي إِنَّهُمَا مَعاً مَشْهُورَانِ مَرْوِيَّانِ مَأْثُورَانِ عَنْكُمْ فَقَالَ ع خُذْ بِقَوْلِ أَعْدَلِهِمَا عِنْدَكَ وَ أَوْثَقِهِمَا فِي نَفْسِكَ فَقُلْتُ إِنَّهُمَا مَعاً عَدْلَانِ مَرْضِيَّانِ مُوَثَّقَانِ فَقَالَ انْظُرْ إِلَى مَا وَافَقَ مِنْهُمَا مَذْهَبَ الْعَامَّةِ فَاتْرُكْهُ وَ خُذْ بِمَا خَالَفَهُمْ فَإِنَّ الْحَقَّ فِيمَا خَالَفَهُم‏.
 نقل شیخ(ره) در چاپ کنگره بما خالف است و برخی گفته​اند بما خالفهم.
روایت چهارم: روایت عیون اخبار الرضاعلیه​السلام است، که اسناد مفصلی دارد. حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ أَحْمَدَ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَحْمَدَ بْنِ أَبِي​عَبْدِاللَّهِ الْبَرْقِيُّ (یک) وَ مُحَمَّدُ بْنُ مُوسَى الْبَرْقِيُّ (دو) وَ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ مَاجِيلَوَيْهِ (سه) وَ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيِّ بْنِ هَاشِمٍ‏ (چهار) وَ عَلِيُّ بْنُ عِيسَى الْمُجَاوِرُ (پنج) رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ قَالُوا حَدَّثَنَا (این پنج استاد شیخ صدوق(ره) نقل می​کنند از) عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ مَاجِيلَوَيْهِ عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ السَّيَّارِيِّ عَنْ عَلِيِّ بْنِ أَسْبَاطٍ قَالَ: قُلْتُ لِلرِّضَا ع يَحْدُثُ الْأَمْرُ لَا أَجِدُ بُدّاً مِنْ‏ مَعْرِفَتِهِ‏ وَ لَيْسَ فِي الْبَلَدِ الَّذِي أَنَا فِيهِ أَحَدٌ أَسْتَفْتِيهِ مِنْ مَوَالِيكَ قَالَ فَقَالَ ايتِ فَقِيهَ الْبَلَدِ فَاسْتَفْتِهِ فِي أَمْرِكَ فَإِذَا أَفْتَاكَ بِشَيْ‏ءٍ فَخُذْ بِخِلَافِهِ فَإِنَّ الْحَقَّ فِيهِ.
 بعد صاحب وسائل فرموده شیخ طوسی(ره) همین روایت را نقل کرده بِإِسْنَادِهِ عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْبَرْقِيِ‏ وَ (همچنین) بِإِسْنَادِهِ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَحْمَدَ بْنِ يَحْيَى عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَحْمَدَ السَّيَّارِيِ‏ (اگر اشتباه نباشد در آن سند احمد بن محمد السیاری بود در اینجا محمد بن احمد السیاری است) نَحْوَهُ. (باز در علل الشرایع صدوق از) عَلِيِّ بْنِ أَحْمَدَ عَنْ أَحْمَدَ بْنِ أَبِي​عَبْدِاللَّهِ عَنْ عَلِيِّ بْنِ أَسْبَاطٍ همین را نقل می​کند. در آنجا ‏دیگر سیّاری واسطه نیست، نه احمد و نه محمد. اینها نکاتی است که بعداً در بحث حجیت سند به درد می​خورد. در این روایت هم نیز فرموده حق در خلاف چیزی است که فقیه عامّۀ می​گوید.
روایت پنجم: روایت أبی​اسحاق اَرجانی است. قَالَ أَبُوعَبْدِاللَّهِعلیه​السلام أَ تَدْرِي لِمَ أُمِرْتُمْ بِالْأَخْذِ بِخِلَافِ مَا تَقُولُ الْعَامَّةُ فَقُلْتُ لَا نَدْرِي فَقَالَ إِنَّ عَلِيّاًعلیه​السلام لَمْ‏ يَكُنْ‏ يَدِينُ‏ اللَّهَ‏ بِدِينٍ إِلَّا خَالَفَ عَلَيْهِ الْأُمَّةُ إِلَى غَيْرِهِ إِرَادَةً لِإِبْطَالِ أَمْرِهِ وَ كَانُوا يَسْأَلُونَ أَمِيرَالْمُؤْمِنِينعلیه​السلام عَنِ الشَّيْ‏ءِ الَّذِي لَا يَعْلَمُونَهُ فَإِذَا أَفْتَاهُمْ جَعَلُوا لَهُ ضِدّاً مِنْ عِنْدِهِمْ لِيَلْبِسُوا عَلَى النَّاس.

روایت ششم: روایت ابوبصیر است. قَالَ: مَا أَنْتُمْ‏ وَ اللَّهِ‏ عَلَى‏ شَيْ‏ءٍ مِمَّا هُمْ فِيهِ (یعنی در ضلالت هستند و ولایت طاغوت را قبول کردند) وَ لَا هُمْ عَلَى شَيْ‏ءٍ مِمَّا أَنْتُمْ فِيهِ فَخَالِفُوهُمْ فَمَا هُمْ مِنَ الْحَنِيفِيَّةِ عَلَى شَيْ‏ءٍ.
 حنیفیه یعنی دین اسلام که دین حنیف است.
روایت هفتم: روایت عبید بن زرارۀ است. بِإِسْنَادِهِ ( یعنی شیخ طوسی(ره)) عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ سَمَاعَةَ عَنِ الْحَسَنِ بْنِ أَيُّوبَ عَنِ ابْنِ بُكَيْرٍ عَنْ عُبَيْدِ بْنِ زُرَارَةَ عَنْ أَبِي​عَبْدِاللَّهِعلیه​السلام قَالَ: مَا سَمِعْتَهُ مِنِّي يُشْبِهُ قَوْلَ النَّاسِ فِيهِ التَّقِيَّةُ وَ مَا سَمِعْتَ مِنِّي لَا يُشْبِهُ قَوْلَ النَّاسِ فَلَا تَقِيَّةَ فِيهِ.
 شیخ انصاری در رسائل ففِيهِ التَّقِيَّةُ نقل کرده است.

تقریب استدلال شیخ اعظم(ره) به روایات
شیخ اعظم(ره) برای استدلال به این روایات دو تقریب دارند. تقریب اول این است که آنچه در این روایات آمده است اگر به بخواهیم به ظاهر بدوی و اولی​اش معنا کینم، کذب و خلاف واقع است. به تعبیر ایشان فإنّ هذه كلّها قضايا غالبيّة لا دائميّة
؛ چون معنایش این می​شود که آنان هیچ حرف حقی ندارند، و حال آنکه خیلی از حرفها را از پیامبر(ص) گرفته​اند و واقعا حکم اسلام است. بین ما و آنها مشترکات فراوانی هست. پس نمی​شود دائماً و فی کل مورد مقصود باشد؛ یعنی هرچه آنها دارند باطل است و هرچه خلاف آنها است صحیح است. فلذا به دلالت اقتضاء و صوناً لکلام الحکیم عن الکذب، می​فهمیم ائمه علیهم​السلام می​خواهند بفرمایند چون غالباً حرفهای اینها خلاف است (نه دائما و در همه موارد)، یک اماره غالبیه و عقلائیه پیدا می​شود مبنی بر اینکه سخن مخالف آنها درست است، نه حرفی که موافق آنهاست. اما این اماره است و اماره قدیَختَلِف و قدیُتخَلَّف. در نتیجه طبق مفاد این روایات علت ترجیح به مخالفت عامه وجود یک اماره غالبیه است مبنی بر اینکه مخالف اقرب به حق و موافق اقرب به باطل است. فلذا هر صفتی که این خصوصیت را ایجاد بکند که روایت دارای آن صفت اقرب به حق بشود نسبت به روایت معارضش، به حکم تعلیل باید به آن اخذ کنیم؛ چون تعلیل معمم و مخصص است. مثلا اگر در متعارضین یک روایت فتوای مشهور فقها را به همراه داشت (ولو شهرت عملی هم نباشد) و دیگری مطابق فتوای فقهای نادری بود، باید به اولی اخذ شود؛ چون مطابقت با فتوای مشهور یک اماره غالبیه درست می​کند؛ یعنی فتوای مشهور غالباً اقرب به واقع است. البته اینگونه نیست که مشهور دائماً مطابق با واقع باشد ولی غالباً حرف مشهور اقرب به واقع است. مثال دیگر اینکه روایتی به عین لفظ نقل شده نسبت به روایتی که نقل به مضمون شده است. کدام روایات اقرب به واقع است؟ مسلّما آن که تحفّظ به عین الفاظ شده است.، مثل ادعیه، زیارات، خُطب و امثالهم. در این موارد رُوات مقید بودند که تحفظ به عین لفظ کنند؛ چون الفاظ در این ابواب موضوعیت دارد، بخلاف باب احکام که جواب مساله است "واجب است" یا "حرام است"، و می​توان به قالب​های دیگر نیز بیان کرد. بنابراین روایات منقول به لفظ غالب المطابقۀ هستند و خطا در آنان کمتر است، پس باید مقدم شوند، و هلُمَّ جرّا. این بیان اول شیخ اعظم(ره) در استدلال به این تعلیلات است. این بیان تمسک به ظاهر تعلیلات است بواسطه دلالت اقتضاء. تقریب دوم را در جلسه آینده بیان می​کنیم.
� . الکافی(ط اسلامیه)، ج1، ص68


� . مستدرك الوسائل و مستنبط المسائل، ج‏17، ص306 - جوابات أهل الموصل فى العدد و الرؤية(معروف به رساله عددیه)، ص47


� . برای تفصیل بیشتر و اطلاع از مباحث پیشین ر.ک جلسه 103 سال تحصیلی گذشته؛ مورّخ 28/1/92


� . از جاهایی که علما گفته می�شود و ائمه مقصود است اینجاست. در کافی هست. در فقه الرضا ع (کتاب منسوب به امام رضا ع) هم هست، عبارت "عن العالم" در آنجا تکرار شده است. این نکته مهم است؛ چون که در «العلماء ورثۀ الانبیاء» برخی گفته�اند مقصود ائمه است و دیگران اشکال کرده�اند که به ائمه علما نمی�گویند، شأن ایشان اجلّ است. جواب این است که طبق فرهنگ امروز ما اینگونه است، ولی فرهنگ روایات و اعصار سابقه اینگونه نبوده است، فلذا کافی اینگونه می�گوید یا در فقه منسوب به امام رضا ع که علی الاقوی کتاب التکلیف شلمغانی است (یا به احتمال بعید رساله والد صدوق است.) آن تعبیر آمده است. شلمغانی در اعصار ائمه بوده، زمان عسگریین ع بوده، پس معلوم می�شود آن زمان این تعبیر به کار می�رفته و در لسان مردم جاری بوده است. مضافا بر اینکه روایتی در کافی هست که می�فرماید: يَغْدُو النَّاسُ عَلَى ثَلَاثَةِ أَصْنَافٍ عَالِمٍ وَ مُتَعَلِّمٍ وَ غُثَاءٍ فَنَحْنُ‏ الْعُلَمَاءُ وَ شِيعَتُنَا الْمُتَعَلِّمُونَ وَ سَائِرُ النَّاسِ غُثَاءٌ. الكافي (ط اسلامية)، ج‏1، ص34


� . الكافي (ط اسلامية)، ج‏1، ص9


� . برای تفصیل بیشتر ر.ک جلسه 61 سال تحصیلی گذشته؛ مورّخ 4/11/91


� . مستدرك الوسائل، ج‏17، ص303 – عوالي اللئالي العزيزية في الأحاديث الدينية، ج‏4، ص133


� . ظاهرا این تردید بجاست و آن تعبیر در مرفوعه وجود ندارد.


� . وسائل الشيعة، ج‏27، ص122 - الإحتجاج على أهل اللجاج (للطبرسي)، ج‏2، ص: 358


� . الکافی(ط اسلامیه)، ج1، ص68


� . من لایحضره الفقیه، ج3، ص11


� . مستدرك الوسائل، ج‏17، ص303 – عوالي اللئالي العزيزية في الأحاديث الدينية، ج‏4، ص133


� . وسائل الشيعة، ج‏27، ص115 - عيون أخبار الرضا عليه�السلام، ج‏1، ص275


� . وسائل الشيعة، ج‏27، ص116 - علل الشرائع، ج‏2، ص531


� . وسائل الشيعة، ج‏27، ص119


� . وسائل الشيعة، ج‏27، ص123 - تهذيب الأحكام (تحقيق خرسان)، ج‏8، ص98


� . فرائد الأصول(ط مجمع الفکر)، ج‏4، ص77





1

