خارج اصول فقه: استاد شب زنده دار (مدظله)                                           زمان: سال 91 - جلسه 47
    موضوع عام: حالات الادلة بعضها مع  بعض                                                     موضوع خاص: احکام  تعارض

بسمه تعالي

اشکال جواب اول:

فرمايش ايشان في حد نفسه فرمايش خوبي است ولي خلاف ظاهر روايت مي‌باشد زيرا ظاهر روايت اين است که امام عليه السلام دو حديث را نقل مي‌نمايند لذا اگر حديث اول داراي اين اضافات گفته شده بود بايد آن اضافات ذکر مي‌شد چون آن اضافات از قرائني هستند که دخيل در فهم دليل و مراد متکلم مي‌باشند. پس صحت اين فرمايش  متوقف بر اين است که راه‌ها و سخنان ديگر صحيح نباشد.

جواب دوم: فرمايش صاحب منتقي الاصول ره

در خود روايت قرينه‌اي وجود دارد که احتمال گفته شده در جواب اول را تبديل به ظهور مي‌کند و آن قرينه کلمه «ذلک» در عبارت «إن في ذلک حديثين» مي‌باشد زيرا مشارٌ اليه «ذلک» همان سوال سائل است و سوال سائل اين بود که آيا در قيام بعد از تشهد اول تکبير وجود دارد يا خير. پس «إن في ذلک حديثين» يعني در همين قيام بعد از تشهد اول دو حديث مي‌باشد و در نتيجه خود روايت مي‌گويد که مورد اين دو حديث، تکبير براي قيام بعد از تشهد اول است و به عبارت ديگر در باره تکبير براي قيام بعد از تشهد اول سوالي طرح شده است و در پاسخ به آن سوال امام معصوم عليه السلام اين عام را فرموده‌اند.

«و يمكن الاستشهاد لذلك من نفس الرواية، حيث عبر عليه السلام: «ان في ذلك حديثين اما أولهما ...»، و المشار إليه هو التكبير بعد التشهد الأول، و هو ظاهر في ان المطلق وارد فيه، فتأمل [1].»

نکته:

در برخي نسخ به جاي کلمه‌ي «ذلک»، کلمه‌ي «فيه» ذکر شده است که در اين صورت هم اين فرمايش ايشان جاري خواهد بود.

اشکال جواب دوم:

خود صاحب منتقي الاصول ره بعد از بيان اين سخنان «فتأمل» فرموده‌اند و مقرر محترم در حاشيه فرموده است که معناي «إن في ذلک حديثين» اين نيست که در مورد تکبير براي قيام بعد از تشهد اول سوالي از طرف سائلي طرح شده است و در پاسخ به آن سوال معصوم عليه السلام اين عم را فرموده باشد بلکه «إن في ذلک حديثين» به اين معنا مي باشد که در باره اين تکبير دو حديث وجود دارد که يک حديث به اطلاق و عموم شامل تکبير براي قيام بعد از تشهد اول خواهد بود مانند اينکه در باره مساله‌اي از شما سوال مي‌شود و شما در مقام جواب مي‌فرمائيد که پيرامون اين مساله دو روايت وجود دارد ولو اينکه اين دو روايت به اطلاق نسبت به مورد سوال دلالت داشته باشند.

«إشارة إلى المناقشة في هذا الاستظهار، لإمكان إرادة ان ما ورد مما تتكفل حكم هذا المورد حديثان، فلا دلالة له على كون مورد المطلق مورد السؤال.»

جواب سوم: فرمايش محقق سيستاني دام ظله

اگر به کتاب الغيبة نظر شود به دست مي‌آيد که استفتاء را حميري کرده و نظير همين سوال‌هاي حميري را اهل قم هم استفتاء کرده‌اند و از عبارت «وَ احْتَجْتُ أَدَامَ اللَّهُ عِزَّكَ أَنْ تَسْأَلَ لِي بَعْضَ الْفُقَهَاءِ عَنِ الْمُصَلِّي إِذَا قَامَ مِنَ التَّشَهُّدِ الْأَوَّلِ لِلرَّكْعَةِ الثَّالِثَةِ هَلْ يَجِبُ عَلَيْهِ أَنْ يُكَبِّرَ فَإِنَّ بَعْضَ أَصْحَابِنَا قَالَ لَا يَجِبُ عَلَيْهِ التَّكْبِيرُ وَ يُجْزِيهِ أَنْ يَقُولَ بِحَوْلِ اللَّهِ وَ قُوَّتِهِ أَقُومُ وَ أَقْعُدُ» به دست مي‌آيد که هم حميري و هم اهل قم به روايات دال بر مستحب بودن تکبير در صورت انتقال از هر حالتي به حالت ديگر، اطلاع داشته‌اند لذا مي‌گويد که شنيده‌ايم برخي از فقهاء مي‌گويند که در اين محل تکبير لازم نيست و اگر «بِحَوْلِ اللَّهِ وَ قُوَّتِهِ أَقُومُ وَ أَقْعُدُ» بگويد، مجزي است و از طرف ديگر حديث دوم که مي‌گويد: تکبير در اين محل لازم نيست، اگر روايتي بود که بر اين مفاد به صراحت دلالت داشت، ديگر فقهاء اهل قم و حميري که از فقهاء مي‌باشد، دچار تحير نمي‌شدند زيرا در اين صورت جمع عرفي واضحي وجود خواهد داشت و اين تحير نشان مي‌دهد رواياتي که در اختيار آنان بوده است به اين شکلي که الآن ما به حسب ظاهر مي‌بينيم نبوده‌اند يعني نسبت بين آنها عام و خاص نبوده است و امام عليه السلام هم در اين توقيع دو حديث را به صورت مفصل و با جميع خصوصيات بيان نفرموده‌اند بلکه به صورت اشاره بيان فرموده‌اند. پس حدس زده مي‌شود که نسبت بين اين دو حديث عموم و خصوص مطلق نبوده است.

«أنّ ما ذکر اولا من أنه إن انتقل من حالة الي حالة أخري وجب التکبير نقلٌ اجماليٌّ لاتفصيليٌّ اذ لم‌ترد فيه رواية بهذا اللسان في کتب الخاصة و لا العامة نعم جاء في نيل الأوطار للشوکاني عن ابن مسعود قال رأيت النبي صلي الله عليه و آله يکبِّر في کل رَفْعٍ و خَفْضٍ و قيامٍ و قعودٍ و رواه احمد و النسائي و الترمذي و غيرهم و نقلوه عن الامام علي عليه السلام ايضا و قالوا إنّ اوّل من ألغي التکبيرات هو عثمان لضعفه عن ذلک و تبعه معاوية ... و قال الشيخ الطوسي ره في الخلاف إذا إنتقل من رکن الي رکن من رفع الي خفض و من خفض الي رفع ينتقل بالتکبير الاّ إذا رفع رأسه من الرکوع فإنّه يقول: سمع الله لمن حمده و به قال جميع الفقهاء و روي ذلک لابن عباس و ابن عمر و جابر و قال عمر بن عبد العزيز لايکبِّر الاّ تکبير الإفتتاح (در شرع فقط تکبيره الاحرام آمده است و تکبير ديگري وجود ندارد) و دليلنا اجماع الفرقة فإنّهم لايختلفون في ذلک و ايضا لاخلاف أنّ مَن فَعَلَ ما قلنا کان صلاته ... و روي الزهري عن علي بن الحسين عليهما السلام قال کان رسول الله صلي اله عليه و آله يُکبِّر کلَّ ما خَفَضَ و رَفَعَ و ما زالت تلک صلاته حتي لقي الله، بأيّاً کان فلابدّ أن يفرض أنه کان لدي محمد بن عبد الله بن جعفر الحميري خبرٌ صريحٌ بوجوب التکبير عند کل رفعٍ و خفضٍ و قيامٍ و قعودٍ فلذلک بقي متحيّراً (پس حتما يک خبري به اين شکل در دست آنها بوده است و امام عليه السلام هم به آن خبر اشاره مي‌کند و خصوصيات ديگر خبر را بيان نمي‌فرمايند.) کما أنّ الخبر الثاني أيضا في ما يبدوا منقولٌ إجمالاً و ربّما کان تفصيله ما تکرّر في رواياتنا (که در روايات ما به صورت مکرر آمده است.) أنّه في مجموع الصلوة اليومية خمس و تسعون تکبيرة و قد روي ذلک بطرق متعدد عن الامام علي عليه السلام و کذلک في الکافي رواه بسند معتبر عن عبد الله بن مغيرة و فَسَّرَهُنَّ بأنّه في الظهر إحدي عشر تکبيره الي آخر و في البحار عن علل عن محمد بن علي بن ابراهيم أقلّ ما يجب من التکبير في کل صلاةٍ جملتها ما قال الصادق عليه السلام إنّ أقلّ ما يجب في الصلوة الخمس من التکبير خمس و تسعون تکبيرة منها تکبيرات القنوت و ليس في النهوض من التشهد تکبيرة و إنما کان امير المومنين عليه السلام يقول إذا قام من التشهد بالله أقوم و أقعد أهل الکبيراء و الجبروت و العظمة (اگر بعد از قيام از تشهد تکبير ثابت بود مجموع تکبيرات 96 عدد بود)» 

پس اين روايات مي‌گويند که در نمازهاي واجب پنجگانه مجموع تکبيرات واجبه و مستحبه 95 تا مي‌باشد و بنابر روايتي که مي‌گويد: براي هر قيام و قعود و هر انتقال از حالتي به حالت ديگر، تکبير وجود دارد، در نمازهاي واجب پنجگانه مجموع تکبيرات 96 تا خواهد بود و در نتيجه اين دو مفاد واقعا با هم تعارض خواهند داشت زيرا يکي مي‌گويد که در نمازهاي واجب پنجگانه مجموع تکبيرات 95 تا مي‌باشد و ديگري مي‌گويد که در نمازهاي واجب پنجگانه مجموع تکبيرات 96 تا خواهد بود و نبايد ظاهر نقلي که در توقيع وجود دارد ما را مغرور نمايد زيرا اين دو حديث را امام عليه السلام به صورت اجمال نقل فرموده‌اند نه به گونه ما صَدَرَ تا همه خصوصيات را نقل فرموده باشند. 

اشکال جواب سوم:

اين فرمايش محقق سيستاني دام ظله خلاف ظاهر روايت مي‌باشد زيرا اينکه امام زمان عليه السلام چيزي را که در فهم مطلب دخالت داشته باشد، ذکر ننمايند، ادعاء ناتمامي مي‌باشد و اينکه بيشتر فقهائي که به اين توقيع نظر نموده‌اند قائل شده‌اند که بين دو حديث نقل شده در توقيع نسبت عام و خاص وجود دارد لذا سراغ توجيهات ديگر رفته‌اند يا به توقيع اشکال کرده‌اند، کافي است که بدانيم اينگونه نقل و اينگونه اجمال گوئي باعث إخلال به مقصود از روايت شده است. پس اينگونه سخن گفتن برخلاف قواعد محاوره مي‌باشد لذا ملتزم به اين جواب نمي‌توان شد.

امام عليه السلام در مقام بيان حکم فرمودند: «بِأَيِّهِمَا أَخَذْتَ مِنْ جِهَةِ التَّسْلِيمِ كَانَ صَوَاباً» يعني با ضمير «هما» به آن دو حديث اشاره مي‌نمايند و اگر بنابر اين باشد که امام زمان عليه السلام در مقام نقل اين دو حديث به صورت اشاره اين دو را نقل نموده باشد پس بايد آن دو حديثي که از معصومين عليهم السلام صادر شده‌اند دو حديث معروف و مشهوري بوده باشند که امام زمان عليه السلام به نقل اشاره‌اي اکتفاء نموده‌اند و اگر چنين حديث معروفي در نزد اهل قم وجود داشت حتما نقل مي‌شد و به دست ما مي‌رسيد.

نکته:

اين فرمايش محقق سيستاني دام ظله شبيه فرمايش مرحوم صاحب عروة ره مي باشد که فرمودند: ممکن است آن حديث دوم هم عام بوده باشد يعني امام عليه السلام در مقام نقل به اشاره حديث دوم را بيان فرموده‌اند نه با تمام خصوصيات و حديث دوم در اصل به صورت عام از معصوم عليه السلام صادر شده بوده است لذا نسبت اين دو حديث با هم عام و خاص نخواهد بود بلکه متعارضين هستند و امام عليه السلام هم در فرض تعارض حکم به تخيير فرموده است.

نتيجه:

با اين بيانات فرموده شده نمي‌توان اثبات کرد که نسبت بين دو حديث منقول از امام زمان عليه السلام عموم و خصوص مطلق نمي باشد.

بررسي وجه سوم:

اشکال:

اولا:

اينگونه جمع در باب مستحبات مبنائي است.

ثانيا:

افرادي که قائل هستند در باب مستحبات دليل خاص يا مقيّد حمل بر مراتب مي‌شود نه اينکه خاص، عام را تخصيص بزند يا مقيّد، مطلق را قيد بزند، در همه موارد از مستحبات چنين سخني را بيان نمي‌فرمايند. 

تاره يک روايت مي‌گويد: «مَن زَارَ الامام عليه السلام فله کذا» که اين روايت مطلق است و روايت ديگر مي‌گويد: «زُر الامام عليه السلام مع الغُسل» که اين روايت مقيد بع غُسل مي باشد و در اينگونه موارد فرموده‌اند که روايت مطلق حمل بر مقيد نمي‌شود و روايت دوم که قيد غسل را ذکر نموده است منظورش اين است که زيارت با غسل فضيلت بيشتري دارد و الا زيارت بدون غسل هم صحيح است و ثواب دارد.

در اينگونه موارد مطلق حمل بر مقيد نمي‌شود چون در اينگونه موارد وحدت حکم و وحدت جعل محرز نمي‌شود. حمل مطلق بر مقيد در دو جمله که مفاد آنها مثبت مي‌باشد، مشروط بر اين است که وحدت حکم و وحدت جعل محرز شود مانند اينکه شارع فرموده است: «إن ظاهرتَ أعتق رقبة» و نيز فرموده است: «إن ظاهرتَ أعتق رقبة مؤمنة» که در اين صورت اگر اتحاد حکم را احراز کرديم أعتق رقبة را مقيد به مؤمنة مي‌نمائيم زيرا وقتي يک مجعول بيشتر وجود نداشت حتما آن قيد در أعتق رقبة وجود دارد و گفته نشدن آن به خاطر اين است که مي‌خواسته به صورت منفصل آن قيد را بيان نمايد و اگر احراز وحد حکم و وحدت جعل نکرديم در الزاميات و در مستحبات نمي‌توان مطلق را بر مقيد حمل کرد ولي در مستحبات دليلي بر وحدت حکم نداريم چون در مستحبات مصلحت الزامي وجود ندارد و مصلحت غير الزامي داراي مراتب مي‌باشد لذا در باب مستحبات در دو جمله که مفاد آنها مثبت مي‌باشد، مطلق بر مقيد حمل نمي‌شود بلکه مقيد و خاص بر فرد افضل حمل خواهند شد.

تاره يک روايت مي‌گويد: اين عمل در هر حالتي از فلان کار مستحب است و روايت ديگر مي‌گويد: همان عمل در فلان حالت از همان کار مستحب نيست که در اين صورت بايد عام را به خاص تخصيص زد يا مطلق را بر مقيد حمل نمود و ما نحن فيه هم چنين مي‌باشد زيرا حديث اول مي‌گويد: از هر حالتي که به حالت ديگر منتقل شديد تکبير وجود دارد و حديث دوم مي‌گويد: در قيام بعد از تشهد اول تکبير وجود ندارد يعني جنس تکبير را نفي مي‌نمايد نه مرتبه‌اي از فضيلت را پس اين مورد از آن مواردي نيست که بگوئيم مطلق بر مقيد حمل نمي‌شود يا عام به خاص تخصيص نمي‌خورد بلکه بايد دليل مقيد و خاص را بر نفي فضيلت حمل کرد که در اين صورت به هر دو روايت اخذ شده است. مانند اينکه يک روايت مي‌گويد: «صُمْ أيام الشهر» و روايت ديگر مي‌گويد: «لايکون الصوم في يوم عاشوراء» که در اين مثال روايت دوم مي‌خواهد بگويد که روزه در روز عاشورا مستحب نيست نه اينکه حمل کنيم روايت دوم را بر اينکه روزه در روز عاشورا هم صحيح است ولي آن فضيلتي که براي روزه گرفتن در روزهاي ديگر وجود دارد، در روزه‌ي روز عاشوراء وجود ندارد.

نتيجه اين شد که اين جمع عرفي برخلاف مبناي اصولي و برخلاف ظاهر روايت مي‌باشد.

بررسي وجه چهارم:

اشکال:

حديث اول چنين بود: « أَمَّا أَحَدُهُمَا فَإِنَّهُ إِذَا انْتَقَلَ مِنْ حَالَةٍ إِلَى حَالَةٍ أُخْرَى فَعَلَيْهِ تَكْبِيرٌ» و حديث دوم هم چنين بود: «أَمَّا الْآخَرُ فَإِنَّهُ رُوِيَ أَنَّهُ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ السَّجْدَةِ الثَّانِيَةِ فَكَبَّرَ ثُمَّ جَلَسَ ثُمَّ قَامَ فَلَيْسَ عَلَيْهِ لِلْقِيَامِ بَعْدَ الْقُعُودِ تَكْبِيرٌ وَ كَذَلِكَ‏ التَّشَهُّدُ الْأَوَّلُ يَجْرِي هَذَا الْمَجْرَى» و وقتي به حديث دوم نظر انداخته مي‌شود مشاهده نمي‌شود که ناظر به حديث اول باشد در حالي که دليل حاکم به موضوع دليل محکوم يا به محمول يا به نسبت بين موضوع و محمول يا به متعلق حکم نه موضوع يا به جهت صدور دليل محکوم نظر دارد. پس اين دو حديث با هم کاري ندارند مگر اينکه نسبت بين آن دو عموم و خصوص مطلق مي‌باشد بله عبارت «وَ كَذَلِكَ‏ التَّشَهُّدُ الْأَوَّلُ يَجْرِي هَذَا الْمَجْرَى» اگر از کلام امام زمان عليه السلام باشد نه جزء حديث دوم ناظر به حديث اول مي‌باشد چون وقتي امام عليه السلام فرمودند که قيام بعد از تشهد مانند بلند شدن از سجده دوم مي‌باشد مفهوم اين کلام اين است که قيام بعد از تشهد داخل در حديث اول نيست و علت مفهوم داشتن اين کلام اين است که تقسيم قاطع شرکت مي‌باشد. ولي اين بيان متوقف بر اين است که اين عبارت جزء حديث دوم نباشد در حالي که مرحوم شهيد صدر ره در اين بيان خود فرض گرفته‌اند که اين عبارت جزء حديث دوم مي‌باشد.
�. منتقى الأصول، ج‏7، ص: 429


�. منتقى الأصول، ج‏7، ص: 429





PAGE  
6

