خارج اصول فقه: استاد شب زنده دار (مدظله)                                           زمان: سال 91 - جلسه 19
موضوع عام: حالات الادلة بعضها مع  بعض                              موضوع خاص: احکام  تعارض

بسمه تعالی
اشکال ششم:
 برای تقييد اطلاقات ادله حجیت به قيد «در صورت اخذ به خود خبر» دليل و مقیِّدی نداریم. دلیل حجيت خبر واحد مي‌گويد: خبر ثقة حجت است و اين عبارت اطلاق دارد يعني خبر ثقه حجت است چه معارض داشته باشد یا نداشته باشد و اگر معارض دارد چه اخذ به این خبر بکنید چه نکنید و اينکه تقیید مي‌کنيد حجيت خبر ثقه را به صورت اخذ به خود خبر و به این طريق تهافت بین دو خبر متعارض را از بین می‌برید، احتياج به دليل و مقيِّد دارد و با توجه به مطالب گفته شده در تقريب اول دانسته شد که مقيِّد چه شرعي و چه عقلي براي اين قيد وجود ندارد. 
جواب اشکال ششم: 
براي تقييد ادله حجيت به اين قيد احتياج به دليل و مقيِّد نيست زيرا سخن در این است که اطلاق ادله حجیت نسبت به مورد تعارض، محتمل الاراده نیست چون اگر اطلاق ادله حجيت بخواهد مورد تعارض را هم شامل شود سر از تهافت و تنافی در می‌آورد زيرا فرض اين است که باب تعارض است و در باب تعارض مدلول دو خبر با هم تنافي دارند. پس اطلاق ادله حجيت مشمول مورد تعارض و تنافي نيست ولي بايد شمول آنها را نسبت به موارد ديگر که محذور ندارد اخذ کنيم و دليلي براي رفع يد از آن اطلاق نداريم.

اطلاق ادله حجيت مي‌گويد: این خبر ثقه حجت است چه معارض داشته باشد یا نداشته باشد، و چون در صورتي که خبر ثقه متعارض ندارد محذوري وجود ندارد پس تحت اطلاق ادله حجيت خبر ثقه باقي خواهد بود. و اگر خبر ثقه معارض داشته باشد دو صورت دارد يک صورت اينکه معارض را اخذ مي‌کنيد يعني اين خبر در صورتي حجت است که خبر معارض را اخذ کنيد و صورت دوم اينکه معارض را اخذ نمي‌کنيد يعني اين خبر در صورتي حجت است که خبر معارض را اخذ نکنيد که همان تقريب اول مي‌باشد.
صورت اول نمي‌تواند مشمول اطلاق ادله حجيت خبر واحد شود چون تعبد به متنافين و متناقضين خواهد شد و صورت دوم هم نمي‌تواند مشمول اطلاق ادله حجيت خبر واحد شود زیرا مستلزم تالی فاسد است و آن مطلب فاسد اين است که وقتي حجيت هر خبر مشروط به ترک خبر متعارض شد و مکلَّف هر دو خبر را اخذ نکرد پس شرط حجيت هر دو خبر محقق شده است و در نتيجه بايد هر دو خبر حجت شوند و وقتي هر دو خبر حجت شدند دوباره محذور تعبد به متنافين و متناقضين پيش خواهد آمد و اين محذور باعث مي‌شود که اين صورت هم از تحت اطلاق ادله حجيت خبر واحد خارج شود.

باز اطلاق ادله حجيت خبر واحد ثقه مي‌گويد: خبر ثقه حجت است چه خود خبر را اخذ کنيد چه خود خبر را اخذ نکنيد و صورت ترک خود خبر، نمي‌تواند مشمول اطلاق ادله حجيت باشد زيرا مستلزم تالي فاسد خواهد بود و آن مطلب فاسد اين است که وقتي حجيت هر خبر مشروط به ترک خود خبر شد و مکلَّف هر دو خبر را اخذ نکرد پس شرط حجيت هر دو خبر محقق شده است و در نتيجه بايد هر دو خبر حجت شوند و وقتي هر دو خبر حجت شدند دوباره محذور تعبد به متنافين و متناقضين پيش خواهد آمد و اين محذور باعث مي‌شود که اين صورت هم از تحت اطلاق ادله حجيت خبر واحد خارج شود.
اکنون اگر مواردي که محذور دارد را از تحت اطلاق ادله خارج کنيم مي‌ماند يک صورت که عبارت باشد از صورت اخذ به خود خبر يعني خبر واحد ثقه حجت است در صورتي که خود خبر را اخذ کنيد و براي خروج اين مورد از تحت اطلاق ادله حجيت خبر واحد ثقه دليلي وجود ندارد و تا دليل نيست بايد آن اطلاق را اخذ کنيم و نتيجه حجيت خبر به شرط اخذ به آن اين است که مکلَّف مخير است هر کدام را خواست اخذ نمايد.
بنابر این مقیِّد نمی‌خواهیم زيرا وقتي به دنبال مقيِّد هستيم که شمول اطلاق مسلم بوده باشد و براي خروج از اين اطلاق محتاج به دليل و مقيِّد هستيم ولي موردي که از اول مشمول اطلاق نيست احتياج به دليل و قرينه ندارد و در ما نحن فيه محذورات گفته شده قرينه است که بدانيم اين موارد از ابتدا مشمول اطلاق نيستند ولي صورت اخذ به خود خبر مشمول اطلاق ادله حجيت خبر واحد ثقه هستند و نتيجه‌اش اين است که بگوئيم خبر واحد ثقه حجت است در صورت اخذ به خود خبر و اگر ذکر نام مقیٍّد را لازم می‌دانید ، مي‌گوئيم محذور عقلی مقیِّد است.
در باب ترتب، که اعاظم از قبيل مرحوم شهيد صدر ره قائل به ترتب هستند، می‌گویند: وقتي امکان ترتب ثابت شد، اخذ به اطلاق واجب می‌شود، چون تنها محذور اخذ به اطلاق، طلب الضدین است و تقريب طلب الضدين به اين است که شارع ‌فرمود: صلّ و اين اطلاق دارد چه ازاله بنمائي چه ننمائي و باز شارع فرموده: أزل و اين کلام هم اطلاق دارد چه نماز بخوانید چه نخوانيد و اين موجب طلب الضدين مي‌شود. حال اگر نسبت به یکی از اين دو دست از اطلاق برداشته شود يعني شارع مثلا بفرمايد: نماز بخوان اگر ازاله نکردید، طلب الضدین نمی‌شود و وقتي این تقیید وعدم شمول محذور نداشت، به دلیل باید اخذ کرد و نتيجه اين مي‌شود که وقتي مکلَّف ازاله را ترک کرد، امر به نماز دارد و نمازش درست است و به دليل دیگری نیاز نداریم. این مقام نیز مثل ترتب است. 
اشکال هفتم:
معیٍّنی برای این تقیید یا برای اين عدم اطلاق وجود ندارد زيرا یک راه حل براي رفع مشکل و تنافي همان تقريب اول است يعني بگوئيم: حجیت این دلیل در صورتی است که اخذ به آن دلیل ديگر نکنیم و حجیت آن دلیل ديگر هم در صورتی است که این دلیل را اخذ نکنيد و راه حل دوم همين تقريب دوم است يعني بگوئيم: حجیت این دلیل در صورتی است که به خودش اخذ کنید و حجيت آن دليل ديگر هم در صورتي است که به خودش اخذ کنيد. و بین این دو راه حل محتمل معیِّنی وجود ندارد پس امر مردد بین دو احتمال می‌شود.
جواب اشکال هفتم:
کساني که تقريب دوم را پذيرفته‌اند و به اشکالات تقريب دوم جواب داده‌اند و تقريب اول را هم باطل مي‌دانند، براي آنان خودبخود تقريب دوم معين خواهد شد. 
ان قلت:
در جلسات گذشته به اشکالات تقریب اول جواب داده شد پس چگونه مي‌توان تقريب اول را باطل دانست.
قلت:
در آنجا گفتیم که مطلبي در مقام مانده که بعدا به آن خواهيم پرداخت که با پرداختن به آن دانسته مي‌شود که تقريب اول ناتمام مي‌باشد و اکنون به اين مطلب پرداخته مي‌شود.
توضيح:

گفته شد که اگر حجيت هر خبر مشروط به ترک خبر معارض باشد يک محذور پيش مي‌آيد و آن اين است که اگر مکلَّف هر دو خبر را ترک کرد بايد هر دو خبر حجت بشوند زيرا شرط حجيت هر کدام که ترک خبر معارض باشد، محقق شده است و با حجت شدن هر دو محذور تعبد به متنافين و متناقضين پيش خواهد آمد و 

اين صورت ترک هم دو حالت دارد يکي اينکه فقط خبر معارض را ترک کنيد و دوم اينکه هم اين خبر را ترک کنيد و هم خبر معارض را ترک کنيد و صورتي که هر دو خبر ترک شود به خاط وجود محذور تعبد به متنافين مشمول اطلاق ادله حجيت خبر واحد نمي‌شود ولي صورت فقط خبر معارض ترک شود باقي مي‌ماند و نتيجه اين خواهد شد که بگوئيم ادله حجيت خبر واحد مي‌گويند: خبر واحد ثقه در صورتي که فقط خبر معارض را ترک نمائيد حجت خواهد بود و با دقت به اين عنوان مشاهده مي‌شود که لازمه «فقط خبر معارض را ترک کنيد» این است که به این خبر اخذ کنید يعني دو مفهوم هستند که مصداق آنها يک چيز بيشتر نيست پس اين جواب مآلش به همین تقریب دوم بازگشت مي‌کند.

نتيجه اين شد که اشکال گفته شده بر تقريب اول وارد است و فقط تقريب دوم باقي مي‌ماند.
اشکال هشتم: فرمايش شهيد صدر ره
 تقیید حجيت اين خبر واحد به اینکه اگر خود اين خبر را اخذ نمائيد و تقیید حجيت آن خبر به اینکه اگر آن خبر را اخذ کردید، رافع اشکال به تمامه نمی‌تواند باشد زیرا مواردي وجود دارد که می‌توان به هر دو خبر اخذ کرد. مثلا یک دلیل می‌گوید: این عمل واجب است و دلیل دیگر می‌گوید: همان عمل واجب نیست که بين وجوب و عدم وجوب تناقض وجود دارد اما در اينجا اگر آن فعل را انجام دهید به هر دو دلیل اخذ کرده‌اید زيرا آن خبر را که می‌گوید واجب است اخذ کرده‌اید و نيز آن خبر را که می‌گوید واجب نیست اخذ کرده‌ايد چون واجب نبودن با انجام دادن ناسازگار نیست مثل اباحه که اگر چیزی مباح شد هم می‌شود انجام داد و هم ترک کرد. پس با يک عمل خارجي هر دو شرط که اخذ به خود خبر باشد محقق شده است و با تحقق هر دو شرط بايد حجيت هر دو هم محقق شود يعني هم وجوب اين فعل حجت باشد و هم عدم وجوب همان فعل حجت باشد و اين همان تعبد به متنافين و متناقضين خواهد بود پس محذور دوباره وجود دارد.
بله در مواردي که نمي‌شود به هر دو خبر عمل کرد مثل اينکه يک خبر گفته است: اين فعل حرام است و ديگري گفته است: همان فعل واجب است که در صورت حرام بودن بايد ترک کرد و در صورت واجب بودن بايد عمل کرد مشکل برطرف مي‌شود.

جواب اشکال هشتم:
اگر مراد از اخذ التزام باشد اشکال وارد نيست زيرا وقتي که شما مي‌خواهيد اين کار را انجام مي‌دهيد بايد التزام داشته باشيد تا امتثال محقق شود و وقتي ملتزم به دليل دال بر وجوب بوديد ديگر ملتزم به دليل دال بر عدم وجوب نخواهيد بود و وقتي چنين التزامي نداشتيد خبر دال بر عدم وجوب حجت نخواهد بود و تنها دليل دال بر وجوب حجت است پس تعبد به متنافين نخواهد بود و اگر ملتزم به دليل دال بر عدم وجوب بوديد ديگر ملتزم به دليل دال بر وجوب نخواهيد بود و وقتي چنين التزامي نداشتيد خبر دال بر وجوب حجت نخواهد بود و تنها دليل دال بر عدم وجوب حجت است پس تعبد به متنافين نخواهد بود.

پس اگر مراد از اخذ را اصلاح کردیم و گفتيم مقصود التزام است این شبهه نیز بر طرف می‌شود و باید هم چنین معنا کرد زیرا اخذ به معناي عمل این اشکال را دارد لذا باید اخذ را به معناي التزام گرفت.
اشکال نهم:
شما مي‌فرمائيد حجيت هر کدام از دو خبر متعارض مشروط به اخذ به خود خبر است و ما براي اخذ یک معنای معقول صحیحی تصور نمی‌کنیم و وقتی معنای صحیحی نتوان تصوير کرد، این فرضیه هم ناتمام خواهد بود.
توضیح:
در اخذ سه احتمال بيشتر وجود ندارد.
احتمال اول:
مراد اخذ عملی باشد یعنی طبق مؤداي دليل عمل کردن در خارج است. ادله حجيت خبر واحد مي‌گويد: اين خبر حجت است اگر طبق این خبردر خارج عمل کردید و آن خبر هم حجت است اگر طبق آن خبر در خارج عمل کرديد.
احتمال دوم:
مراد التزام به انجام مؤداي دليل در خارج باشد که بر اساس این احتمال برخی اشکالات را جواب دادیم.
احتمال سوم:
مراد التزام به انجام مؤدای این دلیل در خارج، علی انه الواقع است. ادله حجيت خبر واحد مي‌گويد اين خبر حجت است اگر ملتزم شويد که به مؤداي اين خبر عمل کنيد به اين عنوان که حکم واقعي همين مي‌باشد و نيز مي‌گويد: آن خبر حجت است اگر ملتزم شويد که به مؤداي آن خبر عمل کنيد به اين عنوان که حکم واقعي همين است.

اراده هیچ یک از اين معانی از اخذ تمام نیست نه به اشکالات گذشته بلکه به وجهی ديگري که این مناقشه نهم را از بقیه ممتاز می‌کند. لازم است مقدمه‌اي ذکر شود.
مقدمه: 
مي‌دانيد رتبه شرط همیشه قبل از مشروط است يعني اول شرط محقق مي‌شود و بعد مشروط وجود پيدا مي‌کند. حال اگر شرط حجیت خبر واحد، عمل به مؤداي آن باشد، اول بايد عمل محقق شود تا بعد حجیت فعليت پيدا کند و اگر شرط حجیت خبر واحد، التزام باشد، اول بايد التزام محقق شود تا بعد حجیت محقق شود و همين مطلب در معناي سوم اخذ جاري است. با توجه به اين مقدمه به بررسي معاني محتمله سه‌گانه اخذ مي‌پردازيم.
بررسی معنای اول اخذ:
اگر مراد از اخذ، عمل به مؤداي خبر باشد، پس باید ابتدا در مقام عمل این کار را انجام بدهد تا حجیت بیاید و اشکال اين است که در بسیاری از موارد لایحق للعبد که در مقام عمل این را انجام بدهد، چون این کار گناه است. مثلا عامی داريم که می‌گوید: این کار حرام است، حال دليل خاصي بر خلاف عام بیاید و بگوید: این کار جایز است و اين دليل خاص وقتي حجت بود مي‌توانيد دست از عام برداريد و الا بايد عام را اخذ نمائيد و در ما نحن فيه فرض اين است که حجيت خاص مشروط است به عمل کردن به خاص در خارج يعني هنگامي که داريد به مؤداي دليل خاص عمل مي‌کنيد هنوز خاص حجت نمي‌باشد بلکه بعد از عمل شما به خاص تازه دليل خاص حجت مي‌شود و گفته شد که تا خاص حجت نيست بايد به عام عمل کرد پس بايد موقع عمل به مؤداي خاص به دليل عام عمل نمائيم و نتيجه اين است که عمل به مؤداي خاص همراه با عصيان و مخالفت دليل عام باشد بدون حجت و مجوِّز و مبرِّر و معقول نيست شارع بدون مجوِّز و مبرِّري بفرمايد اين حجت است در صورتي که عصيان و مخالفت عمومات و اطلاقات و اصول عمليه بکنيد.
اگر عام یا اطلاق فوقانی وجود ندارد ، اصول عملیه وجود دارد زیرا موردي نيست که هيچيک از اينها نباشد و اگر مقتضای اصول عملیه خلاف چیزی بود که روایت می‌گوید، مثلا اين خبر می‌گوید: فلان کار حرام است ولي مقتضای استصحاب جواز است زيرا حالت سابقه جواز مي‌باشد. یا مورد از اعراض و نفوس و اموال است که عده‌ای در این مواد اصاله الاحتیاطی هستند نه اصاله البرائه و دليل مي‌گويد: فلان کار جايز است. زماني مي‌توانيم از اين اصل عملي دست برداريم که دليل قائم شده حجت باشد و از طرف ديگر حجيت اين دليل مشروط است به عمل کردن به مؤداي دليل در خارج پس هنگام عمل کردن به مؤداي دليل هنوز دليل حجت نشده است و گفته شد که وقتي دليل حجت نبود بايد به اصل عملي اخذ کرد و نتيجه اين خواهد شد که عمل به مؤداي دليل همراه با عصيان و مخالفت اصل عملي باشد بدون حجت و مجوِّز و مبرِّر.
البته اگر به دليل عمل کرديد و دليل حجت شد آن عام تخصیص مي‌خورد یا آن اصل ديگر جاری نمي‌شود ولی در رتبه قبل باید او معصیت بکند تا حجت شود. 
نکته:

جریان اصل با ادله فوقاني فرق می‌کند، زيرا اصل قبل از حجيت دليل جاري بود و بعد از حجيت دلیل ديگر جاری نیست ولی وجود مخصص و مقید کاشف است که از اول عام یا مطلق مراد مولی نبوده است.
 بررسی معنای دوم:
اگر اخذ به معناي التزام و استناد باشد باز بايد قبل از حجيت خبر، التزام به اين خبر باشد چون التزام شرط حجيت خبر است و در اين صورت دو اشکال مترتب است. 
اشکال اول:
التزام همان بناء قلبي است و بناء قلبي غير از تصديق مي‌باشد مثل اینکه شک می‌کند که سه رکعت خوانده یا چهار رکعت و با وجود شک نمی‌شود تصدیق کرد که چهار رکعت خوانده است و وقتي شارع فرمود: إبن علی الاکثر، معنایش این نیست که باور داشته باش که چهار رکعت خوانده‌ای زيرا کسی که شک دارد چگونه باور نماید که چهار رکعت خوانده است. بله شارع اگر اخبار می‌کرد که چهار رکعت خوانده‌ای، از باب اینکه معصوم است، یقین پیدا می‌کردم که چهار رکعت خوانده‌ام و من اشتباه کرده‌ام، اما شارع اخبار نمی‌کند بلکه مي‌فرمايد: بناء بر چهار رکعت بگذار.
با توجه به اينکه بناء غير از تصديق مي‌باشد در بين بزرگان اختلاف است که آيا مي‌توان بناء بر دو امر متنافي گذاشت يا خير؟ برخي از بزرگان قائل به عدم جواز هستند و برخي قائل به جواز و قائلين به جواز دليلشان اين است که بناء گذاشتن مانند اعتبار خفیف المؤنه است. در اعتباریات برخي از بزرگان فرموده‌اند: اعتبار دو امر متنافی، اگر اغراض عقلائیه باشد، اشکال ندارد و اینکه نمی‌شود چون غرض عقلائی ندارد و الا امکان ذاتي دارد لذا جمع بین احکام مثل وجوب و حرمت، بنا بر نظر کسانی که احکام را اعتبار می‌دانند، اشکالی ندارد و قائل به جواز اجتماع امر ونهی می‌شوند. بله اجتماع امور واقعی مثل مصالح ملزمه و مفاسد ملزمه نمی‌شود ولی خود احکام تضادی ندارند چون امور اعتباری هستند. وقتي بناء قلبي مانند اعتبار بود پس مي‌شود يک شخص به دو خبر متنافي التزام و بناء قلبي بر اتيان هر دو در خارج داشته باشد و در نتيجه هر دو خبر حجت خواهند شد زيرا شرط حجيت هر دو خبر که التزام قلبي باشد، محقق شده و وقتي هر دو خبر حجت شد تعبد به متنافين لازم مي‌آيد يعني محذور که تعبد به متنافين بود دوباره بازگشت مي‌کند.

اشکال دوم: 
بعد از اينکه عمومات و اطلاقات فوقاني يا اصول عمليه بر خلاف اين خبر دلالت دارند، التزام به متنافين يک نوع التزام به مخالفت شرع است.
بررسی معنای سوم:
اگر اخذ به معناي بناء گذاشتن بر اينکه مؤداي اين دليل واقع ‌باشد يعني حکم واقعي خداوند متعال است، باز بايد قبل از حجيت خبر، التزام به اين خبر لعب انه واقع باشد چون التزام شرط حجيت خبر است و در اين صورت سه اشکال مترتب است.
اشکال اول:
اشکال اولي که در اخذ به معناي التزام و بناء قلبي بر اتيان مؤداي خبر در خارج بيان شد، در اينجا نيز جاري است.

اشکال دوم:
اشکال دومي که در اخذ به معناي التزام و بناء قلبي بر اتيان مؤداي خبر در خارج بيان شد، در اينجا نيز جاري مي‌شود.

اشکال سوم:
در اين صورت تشريع محرَّم پيش مي‌آيد زيرا بناء مي‌گذارد چيزي که هنوز معلوم نيست از شرع مي‌باشد داخل در شرع است زيرا باید التزام بدهد که مفاد این خبر مطابق با واقع است تا بعد حجت شد. پس حجیت متوقف بر تشریع محرم است.
این اشکال در اخذ به معناي التزام و بناء قلبي نبود زیرا ملتزم نمي‌شود که مفاد اين خبر مطابق واقع و حکم خدا مي‌باشد.
�. بحوث في علم الاصول، ج7، ص 248





PAGE  
8

