درس خارج اصول حضرت استاد شب زنده دار
جلسه24 | 26/08/98

مدت: 5/41 دقیقه
اعوذ بالله من الشیطان الرجیم بسم الله الرحمن الرحیم الحمد لله رب العالمین و صلی الله تعالی علی سیدنا و نبینا اباالقاسم محمد و علی آله الطیبین الطاهرین المعصومین لا سیما بقیةالله فی الارضین ارواحنا فداه و عجل الله تعالی فرجه الشریف.

بحث در این بود که اگر به جای علم تفصیلی نسبت به اطراف علم اجمالی که موجب انحلال حقیقی می‌شود به جای او اماره معتبره‌ای قائم شد. آیا در این موارد هم انحلال تحقق پیدا می‌کند أم لا؟ دو وجه در مقام بود. وجه اول این که انحلال تحقق پیدا می‌کند. برای اثبات تحقق انحلال وجوه خمسه‌ای بیان شد. 
وجه اول این بود که ادله‌ی حجیت امارات مفادش تنزیل اماره است منزله علم وجدانی و چون یکی از آثار علم وجدانی انحلال هست مقتضای اطلاقِ دلیل تنزیل این است که تمام آن آثار بر اماره بار می‌شود که یکی از آن‌ها انحلال هست. خب به این وجه پاسخ داده شد.
وجه ثانی این بود که مفاد ادله‌ی حجیت امارات تنریل نیست بلکه اعتبار علمیت امارات هست به نحو مجاز عقلی؛ یعنی شارع می‌فرماید خبر ثقه هم علمٌ، ظواهر علمٌ و هکذا، این‌ها علم است به حسب قانون و در پیشگاه من این‌ها علم است. وقتی علم شد خب قهراً هدف از این چنین اعتباری، نفس این اعتبار نیست برای شارع؛ یعنی موضوعیتی ندارد، مصلحت نفسیه‌ای ندارد که شارع برای خودش بخواهد استیفای آن مصلحت را بکند بگوید این علم است. این در حقیقت یک طریقی است، فنی است برای این که با این می‌خواهد بیان کند یعنی آثار علم در این جا وجود دارد. پس به دلالت التزام این دلالت می‌کند بر این که آثار علم در این جا محقق است و «من آثار العلم» انحلال بود. پس بنابراین او هم محقق خواهد بود. پاسخ به این سؤال هم است که، پاسخ به این وجه هم این هست که در اعتبارات تعبدی شارع آن آثاری قابل ترتب هست که امرش به ید شارع بما هو شارع است. بله، اگر مثلاً شارع یک علم تعبدی را جعل کرده بود و بر این علم تعبدی آثاری قرار داده بود؛ بعد می‌فرمود که مثلاً حالا این خبر ثقه هم «علم تعبدیٌ» این جا درست است. این جا این کلام شارع ورود پیدا می‌کرد. فرد حقیقی درست می‌کرد برای آن علم تعبدی که آثاری برایش بار کرده و آن آثار بر آن مترتب می‌شد. اما جایی که مولا امری را تعبداً و به مجاز عقلی ادعائاً می‌فرماید این فلان شیء است و آن شیء دارای آثار تکوینی است که ربطی به جعل شارع ندارد. آن آثار دیگه لا یترتب، مثلاً در همین مثال معروف که «زید اسد» بنابراین که بگوییم مجاز مجاز عقلی است نه استعمال لفظ در خارج از موضوع‌له؛ بلکه بر اساس این است که ادعا می‌کند گوینده که این زید اسد است، شیر است و بر اساس این ادعا واژه اسد به همان معنای خودش در این شخص استعمال می‌کندیا تطبیق می‌کند. خب در این موارد آیا آثار تکوینی اثر بر این بار می‌شود؟ آن هیبت و صولت و آن حتی غذاهایی که باید مثلاً باید به شیر بدهند تا این که او بتواند زندگی‌اش را ادامه بدهد معنایش این است که این همین جور است؟ درد درمان‌های شیر برای این هم همین جور می‌شود؟ خب معلوم است که آثار تکوینی دیگه معنا ندارد. آن‌ها دائر مدار موضوع واقعی خودش است. با ادعا که موضوع برای او درست نمی‌شود که، این جا هم همین طور است. وقتی شارع می‌فرماید خبر ثقه یا ظواهر یا بیّنه علم است؛ خب در این موارد اثر تکوینی علم که انحلال واقعی بود که اگر ما در اطراف علم اجمالی علم پیدا می‌کردیم در صورت أولی یا در صورت ثانیه که می‌گفتیم انحلال حقیقی پیش می‌آید آن اثر تکوینی این علم ثانی بود که این علم ثانی باعث می‌شود علم اول واقعاً از بین می‌رود، منحل می‌شود، از صفحه نفس پاک می‌شود. این اثر تکوینی آن است. با این که شارع بیاید بگوید این چیزی که علم نیست واقعاً من او را علم می‌پندارم، ادعائاً؛ با این که این کار انجام نمی‌شود که، این اثر تکوینی بار نمی‌شود. خب این نظیر همان جواب سومی بود که در آن قبلی دادیم. علاوه بر این که این مبنا هم که بگوییم مفاد ادله‌ی حجیت امارات جعل علمیت است برای امارات ادعائاً؛ این هم امر ثابتی نیست که ما بگوییم مفاد ادله‌ی امارات این چنین است. بله، از بعضی از ادله‌ی امارات ممکن است استشمام این جهت بشود اما به این شکل که بتوانیم حجت شرعیه داشته باشیم بر این جهت؛ این محل کلام است. حالا اشکال مبنایی دیگه کلاً علی مبناء، اگر کسی در مفاد ادله‌ی امارات چنین مطلبی را احراز کرد خب آن اشکال اول وارد نیست ولی اشکال دوم وجود دارد. علاوه بر این که همان طور که دیروز عرض کردیم «لو فرضنا» که بعض ادله‌ی حجیت بعض امارات این چنین باشد. اما کل امارات که دلیلش واحد نیست؛ ما این بیان را، این سیاقت را نسبت به کل امارات نداریم بلکه نسبت به بعض امارات داریم اگر داشته باشیم. مثلاً حالا از مثلاً خبر ثقه در مورد احکام، بنابراین این راه راه معتمدی نمی‌تواند باشد؛ خب اشکال اول اشکال عامی است که کلاً گفته می‌شود مقتضای چنین جعلی این نیست که انحلال تکوینی و حقیقی مترتب بشود و حالا اشکال دو و سه هم دیگه یکی‌اش مبنایی است یکی‌اش هم باز حقیقی است که این بیان مال همه جاها نیست.
س: استاد، چون آن حکم امر اعتباری است هر چیزی که در مسیر حکم‌دهی قرار می‌گیرد شارع می‌تواند در هر چیزی در این مسیر؟؟ تکوینی هم باشد، تکوینی‌ها چون می‌تواند اعتبار ؟؟ چون در نهایت منجر به صدور یک امر اعتباری می‌شود. وقتی صدور یک امر اعتباری ...، یعنی یک امر تکوینی را می‌تواند ادعائاً به عنوان یک امر ...
ج: بله، ما که آن را منکر نیستیم ولی بحث در این نیست؛ بحث در این است که آیا در موارد وجود امارات انحلال حقیقی رخ می‌دهد یا نه؟ فعلاً بحث ما این است. آن احتمال پنجم است که حالا...، احتمال این است که بگوییم در موارد قیام امارات بر یک طرف علم اجمالی واقعاً انحلال حقیقی رخ می‌دهد. این را دارند، این مستدل این را می‌گوید، این ادله هم بر این اقامه شده، این پس این نه، انحلال حقیقی رخ نمی‌دهد اما چیزی که همان اثر انحلال حقیقی را دارد رخ می‌دهد یا نه؟ امرٌ آخرٌ، آن ...، 
این هم وجه دوم و جواب.
وجه سومی که دیروز عرض شد چی بود؟ این بود که مهم‌ترین دلیل حجیت امارات بناء عقلاء است و عقلاء «یعاملون مع الاماره معاملة العلم» همان جور که علم موجب انحلال می‌شود؛ علم حقیقی، این‌ها هم همان جور معامله می‌کنند. اگر علم اجمالی دارد که احدالکأسین متنجس است، حالا در غیر شرعیات هم شما مثال بزنید. اگر علم اجمالی داری که یکی از این دو کأسین کثیف است که تنفر طبعی دارند خود «عقلاء بما هم عقلاء» و «عرف بما هم عرف» اجتناب می‌کنند. علم اجمالی داری یکی از این دو تا این جوری است. حالا خبر ثقه‌ای قائم شد که این ظرف الف است. اهل منزل گفتند ظرف الف است که به این‌ها اعتماد دارد. خب چه کار می‌کند دیگه؟ خب از ظرف الف اجتناب می‌کند، ب را مصرف می‌کند. آن علمش را منحل می‌بیند. همین مذاق و رویه و عادتی که در سلوک افراد در امور شخصی و عقلایی خودشان هست وقتی متوجه می‌شوند دینی آمده و پیامبری هست و از طرف خدای متعال فرمایشی دارد و یا خودش فرمایشاتی دارد به همین روال می‌آیند عمل می‌کنند مگر آن بیاید ردع کند. این بر همان رویه و چون شارع ردع نفرموده پس بنابراین قبول دارد معلوم می‌شود این سلوک عقلایی را هم در حجیت هم در آثاری که بر این حجیت بار می‌کنند. خب پاسخ از این وجه هم این هست که همان طور که عرض کردم. ما بحث‌مان این است که آیا انحلال واقعی رخ می‌دهد یا نمی‌دهد در این موارد؟ و آیا در سیره عقلاء این است که انحلال واقعی رخ می‌دهد یا «یعاملون معاملة الانحلال»؟ اما این که حقیقتاً از صفحه نفس‌شان؛ این که قابل این نیست که عقلاء بیایند بنا بگذارند بر این مطلب که، این یک امر تکوینی است، یک امر واقعی است، فلذا است که شاهد بر این که انحلال واقعی نمی‌دانند آن جاهایی که تا علم واقعی پیدا نکنند احتیاط می‌کنند؛ همین جا اگر علم دارد یکی از این دو کأس سمّ است که خوردن آن مسواق است با مردن، خب در این جا که احتیاط تام نظرشان است دیگه، اگر علم پیدا کند صد درصد که آن سمّ ظرف الف است، بله از ظرف ب اجتناب نمی‌کند اما حالا ثقه بیاید خبر بدهد که این ظرف الف، سمِّ ظرف الف است، خب حالا از ظرف ب استفاده می‌کند؟ نه، چون علم از بین نمی‌رود که، انحلال پیدا نمی‌کند که می‌گوید لعلّ آن باشد. هنوز هم می‌گویم إما هذا و إما ...، بله، ثقه آمده گفته این ولی شاید خطا می‌کند. شاید این ثقه الان یک دشمنی با من پیدا کرده، تا حالا با من دوست بوده؛ الان همین مخبر ثقه ممکن است به همین خبر آخری‌اش دارد فاسق می‌شود. احتمال که وجود دارد که، تا حالا دروغ نمی‌گفته؛ با همین حرف دارد دروغ می‌گوید. خلاف واقع می‌گوید؛ بنابراین علم برایش حاصل نمی‌شود که، پس در سیره عقلاء معنا ندارد اصلاً این کلام که ما بگوییم در سیره عقلائیه بناء بر انحلال حقیقی است. نه، اگر باشد در بعض موارد؛ آن مواردی که جای احتیاط تام نیست در نظر آن‌ها مثل امور رائج معمول زندگی که آن جاها ریسکش را به اندازه این‌ها قبول می‌کنند چون اگر بخواهند قبول نکنند زندگی مشکل می‌شود، سخت می‌شود.
س: آن جا حقیقی است یا ظاهری است؟ 
ج: آن جا ظاهری است. آن جا هم ظاهری است ولی آثارش را بار می‌کند. توی امور رائج معمول و متعارف که ریسک آن خیلی خطرناک نیست مصلحت اقتضاء می‌کند که بگویند که خب حالا یک اشتباهی هم ممکن است رخ داده باشد یا ممکن است واقعاً خلاف واقع گفته باشد اما ما اگر بخواهیم بناء همه‌ی کارهای‌مان را بر علم صد درصد بگذاریم اختلال در زندگی پیش می‌آید. به خاطر این مصلحت می‌گویند که خیلی خب؛ این ریسک‌های این جوری را می‌پذیریم و حجت قرار می‌دهند اما این جور نیست که در تمام موارد؛ فلذا است که بعضی از بزرگان در حجیت خبر واحد، در امور عظیمه و مهم تأمل دارند که حتی سیره عقلاء هم دارند. مثلاً یک آدم ثقه معتمدی فرض کنید بیاید... مثل همان داستان بنی‌المصطلق بیاید بگوید یک گروهی، یک طایفه مهمی، آقا این‌ها همه مرتد شده، می‌شود قبول کرد این جا این مطلب عظیم را؟ نه، یا در مورد کتاب خدا اگر یک خبر واحد ثقه همه‌ی سلسله سند همه عدل امامی ثقه بودند ولی محفوف به قرائت علمیه نبود، بیایند بگویند فلان آیه نسخ شده، نسخ قرآن یک چیز عادی نیست؛ نسخ قرآن نمی‌شود با خبر ثقه ثابت بشود. نسخ غیر از تخصیص است، غیر از تقیید است. نسخ به حدی امر عظیمی است که خدای متعال دست از این آیه مثلاً برداشته، حالا معنایش یا تلاوتش یا هر دوی آن، این گفتند فلذا به خبر واحد ثابت نمی‌شود ولو عدل امامی ثقه شش آتشه هم باشد. مگر محفوف به قرائن علمیه باشد که علم پیدا کند. خیلی خب، این هم پس این وجه هم که وجه چهارم بود یا سوم بود؟
س: سوم بود
سوم بود. این هم ناتمام است
س: استاد این که تمام افراد ظنون خاصه را حجیتش را اثبات می‌کند؟ 
ج: ‌بله؟ 
س: سیره دلیلیتش حتی استیاق نسبت به مواردی که ما ظن بر خلاف داریم ؟؟
ج: آره، ولی کجاها است؟ آن جاهایی است که در حد عزائم امور به این
س: عزائم امور نباشد. حتی عزائم امور هم نباشد
ج: آن جاها چرا، آن جاها سیره عقلاء هست.
س: سیره عقلاء می‌گوید که من معاملة الواقع عمل می‌کنم حتی ظن شخصی؟؟
ج: بله، بله، بله، حالا آن محل خلاف است دیگه، شیخنا الاستاد دام ظله مثل مرحوم کلباسی که شیخ در رسائل نقل کرده؛ ایشان بله می‌فرماید ظن به خلاف داشته باشی حجت نیست اماره؛ فلذا توی منهاج الصالحین می‌بینی هی همه جا حاشیه زدند مشروط به این که ظن به خلاف نداشته باشی، مشروط به ظن ...، هر جا که ...، امارات حجیت را ایشان هی حاشیه زدند ظن به خلاف نداشته باشی، توی درس می‌فرمودند؛ بعداً هم توی فتاوای‌شان همین جور است. ولی این نظر نادری است. بله، آن که در بین عقلاء هست این است که ظن به خلاف هم داشته باشی همین است. مثلاً مولا؛ به واسطه یک آدم ثقه‌ای ابلاغ کرده که من این کار را می‌خواهم، حالا عبد بیاید انجام ندهد، مولا می‌گوید چرا انجام ندادی؟ می‌گوید من یک محاسباتی داشتم ظن بر خلاف داشتم. به نظرم آمد که نه، می‌شود 
س: خب سیره، سیره نمی‌تواند؟؟ گردنش را بگیرد؟ 
ج: می‌شود، 
س: سیره اخذ ؟؟
س: الان امروز شما این قدر روایات و این‌ها، این آدم‌هایی که یک محاسبات دنیوی دارند اصلاً؟؟ می‌َشود؟ نه، بسیاری از این احکام را باید بگویی که مثل آن کس که می‌گفت که ؟؟ که اسلام، حالا درست است، روایات داریم این‌ها، درست است من این‌ها را انکار نمی‌کنم ولی این مال آن مظنون من این است که این مال زمانی است که بهداشت نبوده، این سگ‌ها خیلی کثیف و غیر بهداشتی بودند، مال آن است. خب ظن به این جوری دارد؛ به خاطر یک محاسبات غلط می‌گوید ظن من این است که این حکم مال آن جا باشد. پس این روایات اطلاقش که بخواهد زمان ما را هم بگیرد حجت نیست چون ما ظن به خلاف داریم.
س: تعبد است. مانع ما تعبد است 
ج: توی بناء عقلاء این نیست
س: بلکه هم اگر بناء عقلاء فقط دلیلیت حجیت ظنون خاصه باشد؟؟ تمام افراد ظنون و خاصه و تمام مدعا را شامل نمی‌شود
ج: قبول داریم. عرض کردم 
س: این که الان ما بر ؟؟ به خاطر همین عرض کردم. برخی مثل آقای تبریزی و مثل ایشان اصلاً ظنون خاصه را معتمدشان برای کل مدعا حتی ظن خاصه خلافش داشته باشیم سیره نمی‌دانند که ؟؟‌فلذا این اشکال اشکال ثانی است که فرض؟؟ بفرمایید که ما اصلاً مبناءً آن را قبول نداریم
ج: خیلی خب، اشکال مبنایی حرفی نیست؛ ما که می‌گوییم؛ اگر کسی می‌گوید آقا ظن به خلاف داشته باشی یا چی، این‌ها دیگر مبنایی است. آن طبق نظر خودش باید این جا با او حساب بکنیم؟؟
و اما وجه آخر...
س: استاد نکته‌ای که فرمودید که توی امور خطیره یعنی عقلاء 
ج: بله آقا؟ 
س: عقلاء توی موارد متعارف می‌آیند از بیّنات و امارات این را جایگزین علم می‌دانند ولی توی امور خطیره چنین سیره‌ای 
ج: خیلی خطیره ها، ؟؟ معلوم نیست.
س: این که یعنی در حقیقت توی همین دایره خودش که اشکالی نمی‌زند که، باید بگوییم توی امور متعارف و معمول
ج: نه، آن جا اشکال نمی‌آید بله، بله، نه، این را داشتیم، ببینید اصلاً این جا حرف سر این بود؛ می‌خواستیم بگوییم که این را به این مناسبت ذکر کردیم؛ گفتیم که امارات پیش عقلاء هم موجب انحلال حقیقی علم نمی‌شود. شاهدش چیست؟ به این مناسبت، شاهدش این است؛ این جور جاهایی که مهم است به واسطه خبر اگر علم واقعاً حاصل می‌شد برای‌شان یعنی انحلال واقعی پیش می‌آمد باید چه کار می‌کردند؟ احتیاط نمی‌کردند. ولی می‌بینیم احتیاط می‌کنند. چرا؟ برای این که می‌گوییم آن علمِ هست. اما آن جاها که مهم نیست برای‌شان علی‌رغم این که علم است می‌گویند خب باشد ولی دیگه این ریسک را می‌پذیرند.
و اما وجه چهارم؛ وجه چهارم که زاده بعض الافاضل و ما هم گفتیم احتراماً له می‌گوییم چه بود؟ این بود که بگوییم بله، حرف آقای نائینی را بزنیم «و من تبعه» 
س: دلالت التزامی بود وجه چهارم، پنجمی می‌شود آن ؟؟
ج: حالا ما می‌آوریمش جلو به خاطر این که آن در ردیف همین سه‌تا است. از این جهت آن را می‌گذاریم آخر. 
این بود که به حسب مبنایی مثل محقق نائینی «و من تبعه» مفاد واژه علم در لغت عرب شامل موارد قیام اماره هم می‌شود، هم جایی که علم صد درصد قطعی است، هم جایی که اطمینان است، هم جایی که اماره قائم شده، این‌جا هم عقلاء می‌گویند علم داریم. می‌گوید می‌دانم، از کجا می‌دانی؟ زید گفت به من؛ حالا از او بپرسید زید اشتباه نمی‌کند؟ می‌گوید چرا ممکن است اشتباه بکند اما در عین حال می‌گوید می‌دانم. پس مفاد واژه‌ی علم یک مفاد وسیعی است. خب بر اساس این مبنا که مفاد وسیعی دارد پس امارات درحقیقت چیست؟ وقتی اقامه شد علم پیدا کردی، پس آن علمِ منحل می‌شود. علم داشتی، علم اجمالی داشتی، حالا هم علم تفصیلی داری به یکی دیگر، به‌واسطه‌ی قیام اماره علم تفصیلی پیدا کردی. 
خب این وجه هم تمام نیست به‌‌خاطر این‌که ما که بحث لغوی و این‌ها نمی‌کنیم، در این‌جا بحث واقعی است، می‌خواهیم ببینیم اگر مواردی که علمِ وجدانیِ صد درصد برای کسی پیدا شده است نه این‌که حکمی رفته روی واژه‌ی علم در ادله، نه، علم وجدانی صد درصد برای کسی پیدا شده، آیا در این موارد اگر اماره قائم شد آن علم منحل می‌شود؟ حالا ولو به این اماره بگویند علم لغتاً، و آن چیزی که برای انسان پیدا می‌شود بگویند علم، اما این‌که علم واقعی نشد. پس بنابراین قهراً آن انحلال واقعی که در اثر علم واقعی پیدا می‌شد که در صورت اول و صورت ثانیه بود این حاصل نمی‌شود؛ بنابراین آن مطلب به درد جاهای دیگر می‌خورد که ما می‌خواهیم مثلاً شارع اثری روی علم برده است فرموده مثلاً وقتی علم پیدا کردی اتباع کن، عمل کن و قرینه‌ای هم نداشته باشیم که از این علم حصه‌ی خاصه‌ای از او را اراده کرده، اطلاق داشته باشد بله، مفاد امارات را هم می‌گیرد. 
و اما آن وجه پنجم، وجه پنجم این بود که ما اصلاً نمی‌خواهیم بگوییم انحلال حقیقی پیدا می‌شود، ما می‌خواهیم بگوییم مفاد ادله‌ی امارات به دلالت التزام تعبد به انحلال است، مثل قاعده‌ی تجاوز که گفتیم می‌گوید «بلی قد رکعتَ» یا قاعده‌ی فراق که می‌‌گوید «بلی قد رکعتَ» نمی‌خواهد بگوید که من تکویناً می‌گویم این رکوع است و تحقق پیدا کرده، این معنا ندارد، بلکه می‌خواهد چی بگوید؟ می‌خواهد بگوید من تو را متعبد می‌کند به تحقق رکوع؛ این‌جا هم مفاد ادله‌ی حجیت امارات این است که منِ شارع شما را متعبد می‌کنم در مواردی که علم اجمالی داشتی به این‌که انحلال تحقق پیدا کرده است، متعبد باش. که معنای تعبد به یک امر تکوینی این است که یعنی آثار آن امر را که اگر موضوع را وجداناً احراز می‌کردی، بار می‌کردی حالا من به تو می‌گویم همان آثار را تعبداً از باب وظیفه‌ای که من دارم به عهده‌ات می‌گذارم بار کن، پیاده کن، این را دارم می‌گویم. اگر انحلال بود چه می‌کردی؟ اگر انحلال واقعی بود چه می‌کردی؟ از همان مورد اجتناب می‌کردی، مورد دیگر را اگر صورت اول بود آن‌جا هم که علم داشتی نیست خب هیچی، صورت دوم هم بود علم داشتی هیچی، بعض صور این است که بله انحلال پیدا می‌کند، این را علم دارم آن را شک بدوی دارم؛ خب شک بدوی دارم باید چکار کنم؟ باید برطبق اصول عمل کنم، ببینم مقتضای اصل چی هست؟ می‌گویم در این موارد این کار را بکن، خب این اشکال‌‌های آن صور قبل را ندارد که بگوییم که امر تکوینی است شارع معنا ندارد بگوید، بله شارع نمی‌گوید این‌جا انحلال واقع شده، بلکه می‌خواهد بگوید رتّب آثار الانحلال، آن هم من می‌گویم آن آثار را تعبد دارم می‌کنم، بنا بگذار که این‌جا انحلال شده، این است...
س: در امور خطیره چی می‌شود آن‌وقت؟
ج: اگر شارع فرمود دلیل مسلّم داشتیم فرمود خیلی خب اشکالی ندارد، شارع بفرماید.
س: توی علمیت هم همین می‌شود دیگر، اگر شارع حجت بکند اماره را توی امور خطیره ....
ج: بله اگر بدانیم حجت کرده، گفتیم نه، آن این بود این‌ها خلط نشود با همدیگر، گفتیم اگر بنای‌مان بر حجیت، سیره‌ی عقلاء باشد سیره‌ی عقلاء آن‌جا‌ها نیست تا از این راه بتوانیم کشف کنیم شارع فرموده، دقت فرمودید؟ آن حرف این بود که چون سیره‌ی عقلاء در آن‌‌جور جاهایی جریان ندارد، پس اگر مدرک ما تنها بر حجیت یک اماره‌ای سیره‌ی عقلاء باشد آن‌جاها سیره‌ی عقلاء قد نمی‌دهد؛ اما این معنایش این نیست که شارع نمی‌تواند خودش یک جایی به‌طور قطع به خبر متواتر، به نص و امثال این‌ بگوید بابا آن‌جا هم من می‌گویم همین کار را بکنید، آن اشکالی ندارد که.
این راه البته اشکال عقلی ندارد اولاً و فعلاً که حالا ما بگوییم شارع چنین کاری را بکند. اما دوتا اشکال مهم دارد، اشکال اولش این است که مقام اثبات از اثبات چنین مطلبی قاصر است، ما هیچ آیه و روایت و چیزی نداریم که بگوید این مفاد را داشته باشد که تعبدتکم بالانحلال در این موارد. بلکه اگر چیزی وجود داشته باشد در ادله‌ی اثباتیه‌ی ما نهایتش این است که به چیزی که می‌تواند سبب انحلال باشد اگر واقعیت داشته باشد به او تعبد کرده، یعنی گفته تو شک نداری؛ خب شک نداشتن باعث می‌شود که انسان اگر هیچ شکی در نفسش نباشد قهراً چی هست و غافل هم نباشد؟ قهراً عالم است. چیزی که فوقش می‌توانیم بگوییم در ادله وجود دارد این است؛ چیزی که اگر مصداق حقیقی‌اش تحقق داشت موجب انحلال بود، مثل این‌که شک نداری، تو می‌دانی، تو عالمی و امثال این‌ها. پس مفاد ادله‌ی امارات که به دست ما رسیده مفادش مستقیماً هیچ کدامش این نیست که تعبدتکم بالانحلال این نیست. اگر باشد تعبد به یک چیزی است که اگر او تکوینی بود انحلال اثرش بود و تعبد به یک این‌چنین چیزی تعبد به انحلال نیست که من دارم به انحلالم تعبد می‌کنم، نه تعبد به همان دارد می‌کند.
س: به التزام هم نمی‌رسد؟
ج: به التزام هم نمی‌شود، بله چون لازمه‌ی لاینفک این به لزوم بیّن یا غیر بیّن نیست که اگر من به این متعبد کردم باید به آن متعبدت بکنم، لزومی ندارد.
و اما اشکال دوم در این‌جا این است که این اشکال این است که تعبد به انحلال لغو است، فلذا لا یصدر من الحکیم؛ چون برای چی می‌خواهد تعبد به انحلال کند؟ بگوید من، می‌گویم تو اگر علم اجمالی داشتی، علم اجمالی صددرصد، علم داشتی به این‌که احد الکأسین متنجس است، بیّنه قائم شد که آن کأس متنجس کأس الف است همان، شما بگو انحلال این‌جا حاصل شده من تو را، درست است انحلال تحقیقی و تکوینی در نفس نمی‌آید اما من تو را متعبد می‌کنم بگو که انحلال شده است، این را برای چی دارد می‌گوید؟ چه اثری برای این انحلال می‌خواهد بار کند؟ آخر تعبد به یک شیء وقتی موضوعیت نداشته باشد باید یک اثری داشته باشد، اگر مصلحت نفسی ندارد خب باید یک اثری داشته باشد، اثرش چی هست این‌جا؟ می‌خواهد بگوید با این انحلال می‌خواهم بگویم تو بدون این‌که تمسک به ادله‌ی مأمّنه‌ بکنی و اجرای ادله‌ی مأمّنه بکنی از مورد آخر که بینه نگفته او متنجس است دیگر لازم نیست اجتناب بکنی؟ مأمون هستی اگر درواقع آن نجس از کار درآمد؟ برای این است؟ اگر این است این اصلاً بار نمی‌شود چون وقتی حالا شما گفتی کأس الف گفتی منحل شد، خیلی خب منحل شد، انحلال که واقعی نبوده، می‌گویی منحل شد؛ من نسبت به کأس باء واقعاً شک دارم یا ندارم؟ احتمال می‌دهم که نجس باشد یا نه؟ تا یک برائت عقلی‌ای، شرعی‌ای چیزی مستمسک من نباشد چطور می‌توانم کأس ب را انجام بدهم؟
س: نیاز به برائت ندارم وقتی اماره به من می‌گوید...
ج: الله اکبر! اماره گفت چی؟ گفت این نجس است، نگفت آن نجس نیست که ...
س: خب من هم شک‌ام بین یکی دوتا بود....
ج: خب می‌دانم، انحلال واقعی که نشد، تعبد به انحلال است درست؟
س: اثرش این است که حاج آقا موضوع ....
ج: حالا می‌گوییم می‌گوییم ..
پس اگر بخواهد به تعبد به انحلال بگوید، من گفتم تعبد به انحلال می‌گویم برای این‌که با این انحلال تو نسبت به آن کأس آخر آزاد باشی. انحلال که من را نسبت به کأس آخر بلاجریان اصول آزاد نمی‌کند که. اگر می‌خواهد نه، می‌خواهد با این انحلال زمینه برای جریان اصول در آن یکی فراهم کند، چون اگر انحلال رخ ندهد اصول تعارض دارند در اطراف علم اجمالی، می‌خواهد زمینه برای آن فراهم بکند فلذا می‌گوید منحل شد، علمت منحل شد آن شکت کأن شک بدوی است می‌توانی اصل جاری بکنی و اعتماداً بر اصل مرتکب بشوی. خب جوابش چی هست؟ جوابش این است که نیازی به این انحلال وجود ندارد؛ چون همین که بینه قائم شد بر این‌که کأس الف متنجس است اصل در کأس باء بلامعارض می‌شود، چرا؟ برای این‌که با وجود بینه که کأس الف متنجس است دیگر اصل در الف جاری نمی‌شود، چون بیّنه بر او چیست؟ ادله‌ی بیّنه بر ادله‌ی اصل حاکم است، چون مصبّ‌شان هم واحد است دیگر...
س: پس باید باشد بیّنه دیگر، پس باید ...
ج: بیّنه که هست ...
س: نه شما می‌فرمایید اثری ندارد، اثرش همین است که معارض جریان ....
ج: نه، با انحلال معارضه لازم نیست بگوییم منحل شد، آن هم منحل تعبدی که واقعیت ندارد تعبد. ما این را نمی‌خواهیم، اصلاً شارع نمی‌آید بگوید منحل شد، هیچ دلیلی نداریم شارع تعبد بکند ما را به انحلال، ولی اصل بلامعارض در آن طرف جاری می‌شود، چرا؟ برای خاطر این‌که اصل در طرفی که بیّنه قائم شده که دیگر وجود ندارد چون محکوم است....
س: آقا انحلال معنی‌اش همین است ....
ج: خب دقت کنید، نه آقای عزیز انحلال که این نیست ...
س: انحلال یعنی که یک طرف علمت یعنی همان، علم اجمالی که داری مردد بود تردید از بین رفته منحل شده ....
ج: منحل نشده، منحل یعنی، منحل یا منحل واقعی است ....
س: نه نه تعبدی ...
ج: تعبدی شارع بگوید آقا من به تو می‌گویم منحل شد، شما نفرمایید منحل شد، همان اثری که نفرمایید الان بار می‌شود، شما من را متعبد به این حیثیت نکنید که منحل شد، خب انحلال خودش یک معنایی مفهومی دارد دیگر، شما من را به این متعبد نفرمایید. خب من در عین حال همان حالی را دارم که اگر تعبد بفرمایید، چرا؟ برای این‌که می‌گویم اصل در مورد کأس ب جاری می‌شود، اصالة الطهاره یا قاعده‌ی طهارت در کأس ب جاری می‌کنم یا قاعده‌ی حلّ در کأس ب جاری می‌کنم و معارضه نمی‌کند با اصل در کأس الف، چرا؟ برای این‌که تمام این اصول محکوم بینه و دلیل حجیت بینه هست، پس از بین رفته، طرف معارضه ندارد که؛ قبلاً هم اگر یادتان باشد در بعض تنبیهات گفتیم این مسأله را دیگر. 
پس بنابراین اصل بلا معارض این طرف وجود دارد نیازی به تعبد به انحلال مسبقاً ندارد. بنابراین اگر شارع با این تعبد به انحلال می‌خواهد با خود انحلال این اثر این‌که من آن طرف را مرتکب بشوم بار کند حاشا و کلا، چنین چیزی ممکن نیست، چون اثر خود انحلال این نیست، چون وقتی انحلال حقیقی هم رخ می‌دهد تازه مواردی تبدیل می‌شود به علم تفصیلی به این طرف، شک بدوی در این طرف؛ خب حالا من شک بدوی دارم، مگر شک بدوی دارم همین‌جور بدون اعتماد به یک اصل مرخص می‌توانم انجام بدهم؟ نه، باید یک اصل مرخصی باشد به آن اعتماد کنم. پس خود تعبد به انحلال بما هو انحلال اثری ندارد که. اگر می‌خواهد با تعبد به انحلال بگوید این تعبد را می‌کنم تا زمینه‌ی اجرای اصل در آن یکی برای تو فراهم بشود، جواب این است که مگر مولای ما اصول نخوانده که بلد باشد؟ خب خودش می‌داند که بدون این تعبد هم اصل در آن طرف جاری می‌شود و در آن طرف جاری نمی‌شود معارضه ندارد، احتیاجی ندارد به این مسأله، احتیاج ندارد که مسبقاً بیاید ما را متعبد بفرماید به انحلال، فالإنحلال در این موارد لا اثرٌ له؛ بنابراین لغوٌ محضٌ، پس این راه هم درست نیست. فتحصل مما ذکرنا که حق این است که نه انحلال واقعی رخ می‌دهد و نه ما تعبد به انحلال داریم در این موارد؛ بله در اثر جریان اصل بلا معارضٍ در یک طرف، همان حالتی برای ما پیدا می‌شود که اگر انحلال واقعی بود. که اگر انحلال واقعی بود ما آن طرف را مرخص بودیم انجام بدهیم، چون در یک صورت مثل صورت اول دوتا علم تفصیلی برای ما پیدا می‌شد که این نجس است آن پاک است به علم تفصیلی یا برای ما علم تفصیلی پیدا می‌شد که یا کالعلم تفصیلی که این طرف پاک است و آن طرف شک بدوی پیدا می‌شد، شک بدوی اصول بلا معارض در آن جاری می‌شد کار ما را حل می‌کرد. پس بنابراین حق مطلب در مقام این هست. خب ....
س: استاد با صرف‌نظر از آن قیام اماره در کأس الف، آن ظرف ب اگر بخواهیم اصل را اجرا کنیم می‌شود ترجیح بلا مرجح.
ج: بله؟
س: با صرف‌نظر از انحلال و قیام اماره در کأس الف اجرای ....
ج: انحلال نمی‌خواهیم، انحلال را چکار داریم؟
س: اگر انحلال را بگذاریم کنار ....
ج: انحلال را نمی‌گذاریم کنار ولی می‌گوییم ...
س: شما فرمودید بگذارید کنار اصلاً نیازی به این ....
ج: آره نداریم، چون بله، بینه مگر در ظرف الف پیدا نشد؟ حالا جواب بدهید یکی یکی. الان در ظرف الف بینه مگر نیست؟ 
س: در ظرف الف هست.
ج: بیّنه که بود اصل جاری می‌شود این‌جا؟
س: ظرف الف نه.
ج: نمی‌شود. می‌رویم سر کأس ب، کأس ب آیا اصل در آن جاری می‌شود یا نه؟ شک داریم دیگر ...
س: با کمک اماره ....
ج: نه نه، با کمک اماره نه، خودش فی نفسه که مجرای اصل است چون شک داریم ...
س: نه مجرای اصل نیست اگر ....
ج: بابا شک دارم پاک است یا نجس است...
س: نمی‌توانستم اصل اجرا کنم .....
ج: حالا چرا، حالا می‌گوییم، پس خودش فی نفسه این هست، اگر مانعش باشد مانعش تعارض است، تعارض ندارد به‌خاطر این‌که آن ‌وقت اصلش در اثر محکومیت بینه از بین رفته ...
س: اماره آمده مانعش را برداشته...
ج: می‌دانم ولی انحلال لازم نیست؛ بدون این‌که ما سراغ انحلال برویم کارمان حل است، پس انحلال را برای چی شارع تعبد بکند؟ انحلال تعبدی نه انحلال واقعی. بگوید من مسبقاً تو را متعبد می‌کنم بگو این‌جا انحلال است، می‌خواهم چکار کنم بگویم انحلال است؟ الان همه‌ی علماء که قائل به این نیستند که شارع تعبد به انحلال کرده گیر هستند؟ نه گیر نیستند، برای این‌که همان چیزی که، این تعبد به انحلال در این‌جا هیچ، لا اثر له بطّاً، فلذاست که نمی‌توانیم بگوییم دلالت التزام، بلکه قطعی است که این دلالت التزام وجود ندارد ...
س: مثبتات امارات حجت نیست؟
ج: بله؟
س:  مثبتات امارات را بعضی‌ها می‌گویند حجت است..
ج: خب؟
س: بنابر این‌که این مثبتات امارات حجت باشد آن اشکال اول وارد نیست.
ج: اشکال اول چی بود؟
س: وقتی می‌گوییم آن طرف کأس الف اماره می‌آید می‌گوید این نجس است یعنی آن طرف نجس نیست.
ج: خب آن حرف آ‌خری هست، نه گاهی اماره می‌گویی من از آن‌ور اطلاع ندارم، من می‌گویم این نجس است درست؟
س: مثبتاتش اگر حجت باشد بنا بر قولی ....
ج: نه، آن بله آن دیگر اصل نمی‌خواهد، پس باز هم به انحلال کاری ندارد، احتیاجی به انحلال ندارد، می‌گوییم اماره در یک جاهایی خاصی این‌جوری می‌شود که او دارد می‌گوید این نجس است یعنی این نجس است آن پاک است، پس اماره دوتا شهادت می‌دهد، باز هم به انحلال احتیاج ندارد.
و صلی الله علی محمد و آله الطاهرین
پایان
13

