درس خارج اصول استاد شب زنده‌دار
اصول 96 ـ جلسه: 52		17/10/1396
[bookmark: _GoBack]مدت: 35 دقيقه

اعوذ بالله من الشيطان الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم الحمدلله رب العالمين و صلي الله تعالي علي سيدنا و نبينا ابوالقاسم محمد و علي آله الطيبين الطاهرين المعصومين لا سيما بقية الله في الارضين ارواحنا فداه و عجل الله تعالي فرجه الشريف.
اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى الصِّدِّيقَةِ فَاطِمَةَ الزَّكِيَّةِ حَبِيبَةِ حَبِيبِكَ وَ نَبِيِّكَ وَ أُمِّ أَحِبَّائِكَ وَ أَصْفِيَائِكَ الَّتِي انْتَجَبْتَهَا وَ فَضَّلْتَهَا وَ اخْتَرْتَهَا عَلَى نِسَاءِ الْعَالَمِينَ اللَّهُمَّ كُنِ الطَّالِبَ لَهَا مِمَّنْ ظَلَمَهَا وَ اسْتَخَفَّ بِحَقِّهَا وَ كُنِ الثَّائِرَ اللَّهُمَّ بِدَمِ أَوْلَادِهَا اللَّهُمَّ وَ كَمَا جَعَلْتَهَا أُمَّ أَئِمَّةِ الْهُدَى وَ حَلِيلَةَ صَاحِبِ اللِّوَاءِ وَ الْكَرِيمَةَ عِنْدَ الْمَلَإِ الْأَعْلَى فَصَلِّ عَلَيْهَا وَ عَلَى أُمِّهَا خَدِيجَةَ الْكُبْرَى صَلَاةً تُكْرِمُ بِهَا وَجْهَ أَبِيهَا مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَ آلِهِ وَ تُقِرُّ بِهَا أَعْيُنَ ذُرِّيَّتِهَا وَ أَبْلِغْهُمْ عَنِّي فِي هَذِهِ السَّاعَةِ أَفْضَلَ التَّحِيَّةِ وَ السَّلَام‏.
بحث در استدلال به صحيحه عبدالرحمن بن الحجاج بود براي اثبات وجوب احتياط در شبهات حکميه. عرض شد که سه تقريب مجموعاً براي استدلال به اين حديث شريف وجود دارد؛ تقريب اول اين بود که مشارٌ اليه «هذا» در جمله «اذا اصبتم مثل هذا فلم تدروا فعليکم بالاحتياط حتي تسألوا عنه فتعلموا» خود همان مسأله فقهيه باب صيد در حال احرام باشد، همان مسأله فقهيه و مراد از مثل هم اين باشد که مثل او در اين که مجهول الحکم است بنابراين «اذا اصبتم مثل هذا» يعني به يک مسأله‌اي و يک واقعه‌اي که حکم آن براي شما مجهول است، حلال است، حرام است، واجب است، نيست. در اين صورت فعليکم بالاحتياط. اين تقريب اول.
بر اين تقريب اشکالات عديده‌اي شده. شيخ اعظم قدس سره اشکال فرمودند به اين که اين موردي که مورد سؤال واقع شده دو احتمال در آن وجود دارد: يک؛ اين که بگوييم در مواردي که شک داريم که کفاره و جزاء صيد در حال احرام چيست، بگوييم در اين موارد آن چه که بر شخص واجب هست در حقيقت قيمت آن کفاره هست نه خود بُدنه‌اي که بايد بدهد، قيمت به گردنش هست و وقتي قيمت به گردن بود در باب قيمت‌ها انحلالي است و ارتباطي نيست يعني اين جور نيست که اگر مثلاً بخشي از آن قيمت پرداخت شد تا بخش ديگر پرداخت نشود، و اگر بخش ديگر پرداخت نشود آن بخشي هم که پرداخت شده لافايدة فيه، هنوز به گردنش باشد. مثل رکعات نماز نيست که اگر کسي سه رکعت را خواند يک رکعت چهارم را نخواند ديگه اصلاً نماز باطل است، آن سه رکعت هم به حساب نمي‌آيد، آن جا ارتباطي است؛ بايد تمام آن حاصل بشود تا اين که آن مجموعه حاصل بشود و تکليف ساقط بشود، اما در موارد مثل ديون اين چنين نيست، صد هزار تومان به کسي بدهکار است، پنجاه هزار تومان را پرداخت، به اندازه پنجاه هزار تومان ساقط مي‌شود تکليف و برائت ذمه حاصل مي‌شود، پنجاه تومان است، به هم ربطي ندارد اين‌ها. حالا آيا در باب جزيه و در باب کفاره صيد چه جوري است؟ اگر قيمت به گردن مي‌آيد در اين موارد هر مقداري از قيمت را که پرداخت انجام شده، حالا در مانحن فيه اين دو تا که با هم ديگر صيدي را انجام دادند، اين دو مُحرم شک آن اين هست که همه قيمت به گردن من هست يا اين که نصف قيمت به گردن من هست، نصف قيمت به گردن رفيق من هست؟ شک به اين برمي‌گردد، وقتي شک به اين برگشت در حقيقت شک در اصل تکليف پيدا مي‌کند، يعني مي‌داند بالاخره نصف اين پول، نصب اين قيمت به گردن اوست. نصف آخرش را شک دارد که به گردنش هست يا به گردنش نيست پس بنابراين نسبت به آن صف بعدي، نصف آخر مي‌شود شبهه بدويه، علم اجمالي هم ندارد ديگه، شبهه بدويه است. اگر اين جور معنا کنيم امام فرمود عليکم بالاحتياط، با اين که شبهه شبهه وجوبيه تکليفيه بدويه است. اين که به اتفاق اصولي و اخباري احتياط در شبهات وجوبيه تکليفيه واجب نيست. بنابراين اگر اين باشد ما به روايت حتي در مورد خودش نمي‌توانيم اخذ بکنيم. و حالا يا بايد بگوييم چون خلاف اجماع است حجت نيست يا اين که به قرينه اجماع حمل بر استحباب بکنيم، فعليکم بالاحتياط استحباباً. و نمي‌توانيم مورد را... اين‌ها حالا توضيحاتي است که من اضافه مي‌کنم براي تکميل فرمايش شيخ اعظم و نمي‌توانيد شما بگوييد نه اين دلالت مي‌کند در تمام شبهات حکميه اين قسمت تخصيص مي‌زنيم چون بنا اين جوري شد ديگه، در تقريب استدلال اين بود که شما هرجا حکمش را نمي‌دانيد احتياط کنيد به نحو شبهه حکميه، حالا چه شبهه وجوبيه باشد، چه تحريميه باشد. حالا شبهه وجوبيه‌اش به واسطه آن اجماع تخصيص مي‌زنيم، شبهه حکميه تحريميه داخل روايت باقي مي‌ماند، اين را هم اين جا نمي‌توانيم بگوييم، چرا؟ براي اين که اين خروج مورد است، عليکم بالاحتياط واجب است الا همين موردي که سؤال کرديد، اين استهجان دارد، پس بنابراين اگر اين باشد که برمي‌گردد شک به شک در اصل تکليف آن هم در شبهه وجوبيه. پس اين بنابراين اين اشکال را دارد و علي تقدير قولنا بوجوب الاحتياط في مورد الرواية و امثاله مي‌فرمايند که حالا اگر کسي بگويد شبهات وجوبيه دو قسم هستند؛ يک شبهات وجوبيه‌اي که اصلاً در کنار آن و در جانب آن علمي به تکليف وجود ندارد بالمرة مثل اين که ابتدائاً شک مي‌کند که دعاء عند روية الهلال واجب است يا واجب نيست، اين يک جور شبهه وجوبيه است، يکي آن جايي که در کنارش يک وجوبي، يک تکليفي را جازم است منتها دقت که مي‌کند منحل مي‌شود. الان اين جا ابتدائاً در ذهنش مي‌آيد که آيا بر من فقط نصف اين کفاره لازم است يا تمام آن، دقت مي‌کند مي‌گويد نصف را که يقين دارم پس نسبت به آن نصف آخر يقين ندارم شک دارم، بنابراين شک‌ام در آن نصف آخر مي‌شود شبهه بدويه، علم اجمالي ندارم ولي بالاخره اين شک مشهوب به علم به اين معنا که کنارش يک علمي به اين که آن نصف واجب است و بي‌ارتباط هم با آن نيست وجود دارد. کسي ممکن است بگويد اين مورد اتفاق و اجماع نيست، آن که همه قبول دارند و لاشک و لاشبهة فيه کدام است؟ آن جايي است که اصلاً علمي در کنار آن نباشد مثل همان وجوب دعاء عند روية الهلال، اين جور چيزها اما اين جا نه. ايشان مي‌فرمايند که اگر اين حرف را هم بزنيم باز به درد اخباري نمي‌خورد اين روايت، چرا؟ چون فرمود «مثل هذا» مثل هذا اين است که بالاخره اين مورد يک جايي است که کنار آن علم است، اما در شبهات تحريميه که شک دارد اصلاً شرب تتن حرام است يا حرام نيست، هيچ علمي چيزي ندارد، کنارش وجود ندارد. بنابراين ولو قائل به اين مطلب هم بشويم مورد بحث که البته مورد بحث شيخ چون شيخ رضوان الله عليه اين شبهات را جدا کردند، شبهه تحريميه را از شبهه وجوبيه جدا کردند، تحريميه را هم هر قسم آن را از قسم ديگر جا کردند، شبهه تحريميه‌اي که در اثر فقدان نص است، شبهه تحريميه‌اي که در اثر اجمال نص است، شبهه تحريميه‌اي که در اثر تعارض نص است، اين‌ها را يکي يکي از هم جدا کرديم و فعلاً بحث ايشان در آن جايي است که شبهه تحريميه‌اي که مثلاً در اثر فقدان نص است. اين جا را دارند ايشان... بعد مرحوم آقاي آخوند و بزرگان ديگر گفتند وجهي براي اين تفصيل نيست چون اين‌ها همه حکم‌‌شان واحد است، استدلال‌شان واحد است، هيچ تقسيمي لزومي نيست بکنيم فلذا ما هم اتباعاً با آن‌ها ديگه بحث‌مان را مثل مرحوم آقاي آخوند و بعدي‌ها قرار داديم، ديگه جدا جدا نکرديم. شيخ مي‌فرمايد در محل بحث ما که الان ما براي شبهه تحريميه آن هم فقدان النص مي‌خواهيم استدلال کنيم نه نمي‌توانيم ولو اين که اين مطلب را بپذيريم. مي‌فرمايد: 
«و علي تقدير قولنا بوجوب الاحتياط في مورد الرواية» که شبهه وجوبيه خاص هست «و امثاله مما ثبت التکليف فيه في الجملة لأجل هذه الصحيحة و غيرها» اين جا بايد قائل به وجوب احتياط بشويم به خاطر همين روايت که داريم و بعضي ديگر، روايات ديگر. اين جا لم يکن مانحن فيه من الشبهه مماثلاً له. مماثل آن نيست پس داخل «مثل هذا» نمي‌شود. چرا؟ «لعدم ثبوت التکليف فيه رأساً» اين...
پس اگر مورد کلام اين باشد اين دو اشکال را دارد. و اگر نه، بگوييم مورد کلام از قبيل شبک در مکلف‌ٌ‌به است نه شک در تکليف، به اين معنا که ممکن است اين جوري باشد که بر من يک بُدنه واجب است،‌ مي‌دانم بر من کفاره‌اي واجب است، اين را مي‌دانم. اصل اين که کفاره بر من واجب است که در آن شک ندارم، مکلف‌ٌ‌به را شک دارم که مثلاً يک گوسفند تمام هست يا نه، اگر اين شد قهراً اگر يک گوسفند تمام است شخص نمي‌تواند بگويد حالا نصف گوسفند را مي‌دهيم در بقيه‌اش... اين ديگه اقل و اکثر ارتباطي است. در اين جا اقل و اکثر ارتباطي است فلذا نمي‌شود بگويي حالا اگر يک گوسفند است نصف اين گوسفند و نصف آن گوسفند را بده. يک گوسفند واحدي را بايد بدهد، نمي‌شود بگويد نصف از اين گوسفند را مي‌دهم، نصفش را هم از آن گوسفند مي‌دهم. اگر اين جوري شد در اين صورت که شک در مکلفٌ‌به بشود ولو عده‌اي از فقهاء در اين صورت که بعداً ايشان مي‌فرمايند مثل محقق در معارج يا عده‌اي فقهاء، اين‌ها فرمودند اين جا هم جاي اشتغال است و اصالة الاحتياط است. اما اين جا هم عند الاصوليين و مشهور عند الاصوليين چيست؟ اجراي برائت است مثل اين که شک مي‌کنيم که نماز داراي ده جزء است يا يازده جزء است. تسليم مثلاً ثلاثه در نماز واجب است يا نه فقط آن تسليم آخر واجب است. اين جاها ما قائل به چه مي‌شويم، به احتياط مي‌شويم يا به برائت مي‌شويم. اين جا قائل به برائت مي‌شويم ديگه. پس بنابراين باز نمي‌توانيم به اين حديث شريف اخذ بکنيم حتي در مورد خودش، در مورد خودش نمي‌توانيم اخذ بکنيم اگر اين شکل هم باشد. پس اگر اين واقعه واقعش اين باشد که در اصل تکليف باشد که به اتفاقنا بين الاصوليين و اخباريين نمي‌توانيم اخذ بکنيم. اگر شک در مکلفٌ‌به باشد و به اين شکل باشد باز در حق مقام اين است که اين جا هم برائت جاري مي‌شود ولو حالا مثل آن قبلي نيست که اتفاق آراء باشد، باز هم نمي‌توانيم اخذ به اين حديث در مورد خودش حتي بکنيم. بنابراين يا بايد حمل بر استحباب بکنيم اين جا البته ديگه آن اشکال نيست که خلاف اجماع است و احتمال عدم حجيت باشد. ولي به خاطر آن ادله‌اي که داريم که در شبهات وجوبيه‌اي که امر دائر بين اقل و اکثر ارتباطي است برائت جاري مي‌‌شود و آن جا بايد قائل به برائت بشويم پس در مورد هم نمي‌توانيم اخذ بکنيم. باز إن قلت که مي‌گوييم آقا اين حمل بر کل شبهات حکميه مي‌کنيم وجوبيةً کانت أو تحريمية، بعد نسبت به وجوبيه‌اش تخصيص مي‌زنيم آن را، اين را هم گفتيم مستهجن است که مورد را از روايت خارج بخواهيم بکنيم. 
بنابراين اين روايت بنا بر آن تقريب اول اگر مرجع «هذا» به آن واقعه باشد اين قابل اخذ نيست، حالا از اين‌ها هم غمض عين بکنيم جواب آخري که ايشان مي‌دهند اين هست که اين روايت چه فرمود؟ فرمود «فعليکم بالاحتياط حتي تسألوا عنه فتعلموا» فرمود اين جا احتياط بکنيد تا برويد سؤال بکنيد و علم پيدا بکنيد. ما لانضايق به اين که حتي در شبهات وجوبيه وقتي کسي مبتلا مي‌شود ولي راه تحصيل علم براي او باز است و مي‌تواند برود سؤال بکند در آن جا بايد احتياط بکند تا بعداً برود سؤال بکند. مثلاً در رساله‌هاي عمليه هم الان آقايان مي‌نويسند. مسأله‌اي براي او در نماز پيش مي‌آيد الان حکمش را نمي‌داند احتمال مي‌دهد که نماز باطل باشد، احتمال هم مي‌دهد نه واجب باشد نماز را تکميل کند، سلام بدهد و بعد يک نماز ديگر بخواند. احتمال حرمت نمي‌دهد، فقط احتمال مي‌دهد اين واجب باشد الان وظيفه‌اش چيست؟ وظيفه‌اش اين است که همين کار را بکند، الان در اين قضيه که براي او پيش آمده است احتياط کند بعد برود بپرسد و مسأله را ياد بگيرد، اگر گفتند ديگه نماز باطل است هيچي بعد از اين که ديگه لازم نيست احتياط بکند. اما الان بايد چه کار کند؟ الان بايد... يا يک بچه مميزي به او سلام کرد، الان مسأله بلد نيست که آيا واجب است من جواب سلام بچه مميز را بدهم يا نه، الان بايد چه کار کند؟ الان که براي او اين واقعه پيش آمده حق اين برائت ندارد که، چون فحص مي‌تواند بکند، مي‌تواند برود سؤال بکند. الان بايد چه کار کند؟ بايد احتياط بکند تا بعد برود سؤال بکند اگر عامي است از مرجع تقليدش برود سؤال کند، رساله را ببيند، اگر مجتهد است برود ادله را ببيند تا براي او روشن بشود. بنابراين اين روايت که مي‌فرمايد «عليکم بالاحتياط حتي تسألوا» هم ما ملتزم به آن هستيم،‌ هم اخباري ملتزم به آن هست، در کجا؟ در شبهات وجوبيه‌اي که يک واقعه‌اي براي ما پيش آمده و راه اين که حکم شرع را بدانيم براي ما باز است و آن مسأله هم مسأله‌اي است که الان اين جور نيست که بتوانيم تأخير بيندازيم که بگوييم احتياط نکن. الان وظيفه‌اش اين است که جواب سلام اين را بدهد يا ندهد؟ بايد احتياط کند جواب سلام را بدهد برود مسأله را بعداً ياد بگيرد. بنابراين اين روايت در اين مورد دارد مي‌فرمايد احتياط بکن، ولو بگوييم شبهات وجوبيه را هم مي‌گيرد. بله متلزم هستيم، پس چه در شبهات وجوبيه، چه در شبهات تحريميه وقتي مسأله‌اي پيش آمد براي ما که آن مضيق است، تحريميه‌اش که معلوم است مضيق است، نبايد اصلاً مرتکب بشويم، وجوبيه هم وقتي که اين چنين بود بايد در آن واقعه شخصيه احتياط کند و بعد برود سؤال بکند، چرا؟ چون فرض روايت اين است که راه علم باز است مي‌‌تواند برود سؤال بکند و علم پيدا بکند. 
س: ...
ج: مثلاً ممکن است تا همان جا هست احتمال مي‌دهد ديگه، شايد بر او واجب باشد که در همان مکه که هست اين کار را انجام بدهد، احتمالش را مي‌دهد که، پس حالا که احتمالش را مي‌دهد که شايد اين واجب باشد در اين واقعه و الان کسي هم نيست از او سؤال بکند، يا اگر سؤال مي‌کند او هم مي‌گويد ما نمي‌دانيم، همين طور که اين آقا سؤال کرده ديگه، از عبدالرحمن بن الحجاج سؤال کرده، بلد نبوده گفته نمي‌دانم. حالا که اين آقا نمي‌داند مي‌گويد احتياط بکن تا بعداً سؤال بشود و جوابت را بگيري. اين پس بنابراين اين هم يک جواب...
س: ...
ج: نه، فاذا اصبتم مثل هذا، چرا به مورد توجه... 
س: ...
ج: نه، اذا اصبتم مثل هذا بر اين فرض حالا داريم صحبت مي‌کنيم که تقريب اول بود که مشارٌاليه «هذا» چيست؟ همين واقعه است، مثل اين که يک شبهه حکميه‌اي حالا وجوبيه يا بنابر اين که بگوييم مثليت در اين است که حکمش را نمي‌دانيم، تحريميه را هم بگيرد. مثل اين واقعه‌اي که براي شما پيش آمد بايد چه کار کنيد؟ بايد احتياط کنيد در آن واقعه تا اين که بعداً برويد بپرسيد، اگر رفتيد پرسيديد ديديد ديگه لازم نيست احتياط کردن و حکمش واضح شد، خيلي خب. ولي تا آن جور نشده احتمال وجوب مي‌دهيد؛ پس بايد انجام بدهيد، احتمال حرمت مي‌دهيم پس بايد الان در اين واقعه ترک بکنيم، تا اين که برويم بپرسيم. اين را هم ملتزم هستيم،‌ چرا؟ براي خاطر اين که شبهات حکميه قبل الفحص است، در شبهات حکميه قبل الفحص هم قبول داريم که بايد احتياط کرد، پس اين روايت شريفه علي هذا التقدير دلالت بر بحث ما نمي‌کند به اين توضيحي که ايشان دادند. حالا داوري راجع به فرمايش ايشان را حالا بعد عرض مي‌کنيم. و اما اگر که شما اين «هذا» را بزنيد به اين سؤال يعني «اذا اصبتم مثل هذا» يعني مثل اين قضيه‌اي که براي تو پيش آمد که آمدند از تو مسأله سؤال کردند و بلد نبودي، حالا وقتي اين جوري شد چه کار کن؟ «فعليکم بالاحتياط» که دو تا معنا فرمودند براي آن، فعليکم به اين که احتياط کني و حرف نزني، سکوت کني يا اگر هم سکوت نمي‌کني يک جوري حرف بزني که مطابق احتياط است، مثلاً شخص راهنمايي کني بگويي احتياطش اين است، اين کار را بکني مسلّم اشکال ندارد مثل اين که حالا آدم فرض کنيد الان در مسير دارد حرم مي‌آيد، مسجد اعظم مي‌آيد يک کسي به او برمي‌خورد مي‌گويد من به اين شکل است، نماز من تمام است يا قصر است؟ حالا يک خصوصياتي دارد که الان يادش نيست با اين خصوصيات حکم چه مي‌شود؟ يا بايد بگويد نمي‌دانم از کسي ديگه سؤال کن، يا بگويد آقا اگر مي‌خواهي خيالت راحت باشد هم تمام، هم قصر هر دو را بخوان. اين احتياط را کرده،‌ «فعليکم بالاحتياط» يعني يا ساکت بشويد يا يک جوابي بدهيد که آن جواب مطابق احتياط باشد. البته بايد جوري... اين که مي‌گويد هر دو را بخوان، جوري نگويد که او خيال کند وظيفه شرعي همين است، حکم شارع اين جا احتياط است. بگويد اين کار را بکني مسلّم بريء الذمه شدي، حالا کدام متعيناً بر تو واجب است اين را من الان نمي‌دانم برو سؤال کن. اين يک معنا که اگر اين شد اين مثل ادله ديگري هست که مي‌گويد قول به غيرعلم حرام است، فتواي به غير علم حرام است و امثال ذلک،‌ اين از آن ادله مي‌شود. و اين احتياط کردن هم که نبايد بگويي تا کي هست؟ تا اين که بروي سؤال بکني و آن وقت علم پيدا کني يا «فتُعلّموا» آن وقت آموزش بدهي. 
 معناي دوم اين بود که «فعليکم بالاحتياط» اين بود که يعني بايد فتواي به احتياط بدهي، در اين صورت که مي‌آيند از شما سؤال مي‌کنند فتواي به احتياط بدهي. 
س: ...
ج: ما الان چيزي خلاف آن نگفتيم. 
س: ...
ج: بله تقريب دوم است، حالا به عنوان تقريب دوم عرض نکرديم، تکميل کلام شيخ را عرض کرديم، شيخ به اين جا که مي‌پردازد، چون شيخ تقريب استدلال را بيان نفرموده. تقريبي براي استدلال شيخ بيان نفرموده. در اين جا هم شيخ رضوان الله عليه مي‌فرمايد که اين جا که امام فرمودند که... بله، معلوم است ديگه اگر نمي‌داند که وظيفه‌‌اش اين است که نبايد بگويد، اگر هم که.... اما فتواي به احتياط نه، از اين روايت در نمي‌آيد، ايشان ديگه احتمال فتواي به احتياط بايد بدهي را نه، روايت مي‌فرمايد چون راه علم باز است، مفتوح است، شبهه قبل الفحص است شما نمي‌تواني حرفي بزني، پس بنابراين اين روايت ربطي به بحث ما ندارد که وجوب احتياط در شبهات حکميه باشد ندارد. اين حاصل فرمايش شيخ اعظم قدس سره. 
 اين بنابر اين که ما «هذا» را به اين برگردانيم و اگر هم «هذا» را به آن ديگري بگردانيم ايشان مي‌فرمايند که جواب اين است که گفته شد. 
س: يعني ايشان احتمال اول را ... 
ج: آره من اين استدراک را هم مي‌کنم. شيخ هر دو احتمال را داده فرموده هيچ کدامش لاينفع لنا، فإن أريد بالاحتياط فيه الافتاء بالاحتياط لم‌ينفع في مانحن فيه، و إن من الاحتياط الاحتراز عن الفتواء فيها اصلاً حتي بالاحتياط فکذلک» مي‌فرمايد افتاء به احتياط نده، يعني شما چون قول به غيرعلم است، چون راه باز است ديگه، مي‌گويد افتاء به احتياط نده، اين چه ربطي دارد به اين که در شبهات حکميه ما گشتيم هيچ دليلي پيدا نکرديم، آن جا وظيفه‌مان چيست، به آن جا چه ربطي پيدا مي‌کند. 
اين فرمايش شيخ که فرموده‌اند که اگر ضمير را به آن واقعه برگردانيم يا شک در تکليف است يا شک در مکلفٌ‌به است و علي کلا التقديرين ربطي به بحث ما ندارد اشکالي که وجود دارد اين است که شما مي‌فرماييد اين اجماعي است و اتفاق بين ما و آن‌ها است. اين اتفاق چه اتفاقي است؟ اتفاقي است که ما از همين ادله به دست آورديم، و ما حالا داريم همين ادله را بررسي مي‌کنيم. چيزي، اتفاقي نيست که وارء اين ادله باشد که يک امر مسلّمي خارج از اين ادله مسلّم شده باشد بگوييم اين روايت را اگر اين جوري معنا کنيم خلاف آن اجماع و اتفاق است. اخباري و اصولي هر دو چه کار کردند؟ به همين روايات مراجعه کردند، آن‌ها از اين روايات احتياط فهميدند، اصولي‌ها چه فهميدند؟ برائت فهميدند. يک چيز مسلّم خارج از اين وجود ندارد که ما بخواهيم بگوييم که چي؟ بگوييم اين روايت برخلاف آن اجماع مسلّم است. نه از همين روايت‌ها بوده بنابراين اگر اين روايت واقعاً دلالت مي‌کند بر احتياط حتي در شبهات وجوبيه و ما مخلصي براي آن پيدا نکرديم، راهي براي آن پيدا نکرديم بايد قائل بشويم به وجوب احتياط حتي در شبهات وجوبيه.
س: ...
ج: پس روايات را بايد محاسبه کنيم که داريم مي‌کنيم. 
س: ...
ج: بله، نه به اجماع تمسک کنيم، بگوييم اتفاق است بيننا، اين اتفاق اين جا لاقيمة له، چرا؟ براي اين که اين اتفاق همه‌اش براي کار اجتهادي است، هم ما کار اجتهادي کرديم هم آن‌ها کار اجتهادي کردند. حالا نسلاً بعد نسل، جيلاً بعد جيل داريم همان کارهايي که قبلي‌ها کردند ما الان داريم انجام مي‌دهيم يعني به همين روايات داريم مراجعه مي‌کنيم بايد ببينيم ماحصل روايات چه مي‌شود، اگر ديديم الان ما که داريم روايات را حساب مي‌کنيم ماحصل روايات اين شد که نه آقا بايد حتي در شبهات وجوبيه احتياط کرد. به خاطر اين روايت و جواب روايات ديگر را هم داديم يا تعارض شد بين اين روايات و آن روايات و گفتيم اين روايات بر آن روايات چيست؟ مقدم است. بنابراين اين جواب که ما براساس اتفاق بياييم اين حرف را بزنيم اين تمام نيست. و هم چنين اين مسأله که ايشان علي سبيل تنزل فرمودند، اين روايت را هم اگر بپذيريم که دارد مي‌گويد احتياط بکن اين براي کجاست؟ براي جايي است که پاي علم هم در کار است، بالاخره ولو شک در تکليف است اما شک در تکليفي است که پاي علم هم در کار است. اين براي اين جاست، اما آن جايي که اصلاً پاي علم در کار نيست به هيچ وجه من الوجوه آن جا را نمي‌گيرد. اين فرمايش ايشان هم محل اشکال و تأمل بزرگاني واقع شده به اين که نه، اين فرمايش درست نيست، چرا؟ به خاطر اين که بالاخره وقتي در آن قسمت دوم بالاخره شک بدوي است و هيچ احتمال نمي‌دهيم که اين دخالت داشته باشد در مسأله براي اين که من مي‌دانم بالاخره اين يا کل قيمت بر گردن من هست يا نصف قيمت بر گردن من هست، بنابراين نسبت به آن نصف ثاني شک دارم ديگه،‌ اين مقرون به علم اجمالي که نيست، نسبت به اول يقيناً مشغول الذمه هستم، نصف قيمت. نسبت به نصفه دوم قيمت شک بدوي دارم، علم اجمالي ندارم که يا اين يا آن، پس بنابراين بعد از اين که در نسبت به قيمت دوم، نصفه دوم شک دارم و اين مقرون به علم اجمالي نيست چه فرقي مي‌کند با آن جايي که حالا يک چيز ديگري هم کنارش نيست، هذا اولاً. ثانياً اگر اين جوري است ما مي‌توانيم بسازيم، پنج شش تا چيز را با هم جمع بکنيم بگوييم که نماز و روزه و چه و اين، آن چند تا را مي‌دانم بر من واجب است، اين يکي‌ها را شک دارم. يک چند تا چيز کنار هم مي‌گذارم مي‌گويم اين‌ها را يقين دارم اين يکي را شک دارم، شما هيچ مورد شک بدوي که اصلاً کنارش علم نباشد نداريد، هرجا شک... شرب تتن چطور است؟ يک چيزهايي را مي‌دانيد واجب است، يک چيزهايي را هم مي‌دانيد حرام است، اين را شک داريد. دعا عند رؤية الهلال واجب است يا نه؟ شک داري، کنار آن يک چيزهايي هست که علم داري. بنابراين اين که ايشان فرموده است اين با آن جاها فرق مي‌کند اگر ما اين جا بگوييم، اين‌ها هيچ فرقي نمي‌کند. و شما خود شما؛ مرحوم شيخ اعظم قدس سره که اين مباحث را ايشان ياد متأخرين داده يعني اين‌ها در کتاب‌هاي قبل که ببينيد مثل قوانين،‌ مثل فصول و اين‌ها، اين جوري تنقيح نشده اين‌ها، اين‌ها مطالبي است که شيخ اعظم راه را باز کرده، فلذا حق به گردن متأخرين خيلي دارد، خود ايشان در آن موارد چرا به ما مي‌فرمايد که برائت جاري است و لازم نيست، همان ادله برائت را ايشان ياد ما داده تمسک کنيد ديگه. پس بنابراين فرقي با ساير موارد اين جا نمي‌کند. بله آن اشکال آخر که ايشان ذکر کردند، فرمودند «فعليکم بالاحتياط» در اين مورد اگر به آن جا برگردد آن اشکال اشکال قوي‌اي است، آن اشکال اشکال درستي است که حضرت اين جا مي‌فرمايد احتياط بکنيد براي اين که راه علم باز است، فرمود که بايد احتياط بکنيد تا برويد بپرسيد. اين جا يک شبهه‌اي فقط پيش مي‌آيد که کسي ممکن است بگويد.... اين نکته را هم من عرض بکنم. بالاخره براي اين نوزده دي که امسال خصوصيت ويژه‌اي دارد که حالا يک مقداري ان شاء الله در کلاس فقه عرض مي‌کنم نوزده دي را ما براي اين که دوستاني بتوانند ان شاءالله اگر توانش را دارند و براي آن‌ها امکان داشت مشرف بشوند و ان شاء الله اين ملاقات را يک ملاقات پرشورتري از سال‌هاي قبل قرار بدهند براي اين که دشمنان اسلام متوجه بشوند که رهبر و اين نظام و اين انقلاب ان شاء الله مدافعان جدي و حقيقي دارد که پاي انقلاب ايستادند ان شاء الله روز سه‌شنبه را ما تعطيل مي‌کنيم. عرض کردم براي اين که آقايان اگر خواستند برنامه‌ريزي داشته باشند برنامه‌ريزي داشته باشند و صلي الله علي محمد و آله. 
پايان. 
9

