           خارج اصول فقه: استاد شب زنده دار (مدظله)                                        زمان: سال 92 - جلسه 55 
    موضوع عام: مطهرات                                                                               موضوع خاص: اسلام / شرائط مطهِّر و مطهَّر

بسمه تعالي
اعوذ بالله من الشيطان الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم الحمدلله رب العالمين و صلي الله تعالي علي سيدنا و نبينا ابوالقاسم محمد و علي آله الطيبين الطاهرين المعصومين لا سيما بقيه الله في الارضين ارواحنا فداه و عجل الله تعالي فرجه الشريف.

حسب نقل، امروز ولادت باسعادت مولي‌مان حسن بن علي العسگري اروحنا فداه و صلوات و سلامه عليهما است. اين ولادت با سعادت را خدمت فرزند بزرگوارش حضرت بقيه الله ارواحنا فداه و عمه بزرگوار‌شان فاطمه معصومه عليها السلام و همه شيعيان و مواليان آن بزرگواران تبريک عرض مي‌کنيم و اميدواريم که همه جامعه شيعه در سراسر عالم مورد عنايات ويژه اين امام همام بوده باشند به خصوص اين مملکتي که به عنوان شيعيان و ولايتمداران آن بزرگواران در عالم شناخته مي‌شوند. به همين مناسبت اين صلوات حضرت عسگري(ع) را تقديم مي‌کنيم خدمت آن بزرگوار.

«اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى الْحَسَنِ بْنِ عَلِيِّ بْنِ مُحَمَّدِ الْبَرِّ التَّقِيِّ الصَّادِقِ الْوَفِيَّ النُّورِ الْمُضِي‏ءِ خَازِنِ عِلْمِكَ وَ الْمُذَكِّرِ بِتَوْحِيدِكَ وَ وَلِيِّ أَمْرِكَ وَ خَلَفِ أَئِمَّةِ الدِّينِ الْهُدَاةِ الرَّاشِدِينَ وَ الْحُجَّةِ عَلَى أَهْلِ الدُّنْيَا فَصَلِّ عَلَيْهِ يَا رَبِّ أَفْضَلَ مَا صَلَّيْتَ عَلَى أَحَدٍ مِنْ أَصْفِيَائِكَ وَ حُجَجِكَ وَ أَوْلَادِ رُسُلِكَ يَا إِلَهَ الْعَالَمِين‏.»

بقي في المقام دو طايفه ديگر از روايات که به اين‌ها استدلال شده بود و قبلاً هم نامشان را برده بوديم براي کفايت اعتقاد دروني در تحقق اسلام. 
روايات نسبة الاسلام:

روايات نسة الاسلام که در بحار جلد 68، صفحه 309 باب 25: باب نسبة الاسلام ذکر شده است. اين عنوان در کتب احاديث ديگر ما هم وجود دارد. در کافي شريف هم اين باب ظاهراً هست. 
در اين باب روايات متعدده‌اي است که حالا از باب نمونه من روايت اول اين باب را مي‌خوانم. 

حديث مي‌رسد به 
«عَنِ الصَّادِقِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ آبَائِهِ(ع) قَالَ قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ(ع) لَأَنْسُبَنَّ الْإِسْلَامَ نِسْبَةً لَمْ يَنْسُبْهُ أَحَدٌ قَبْلِي وَ لَا يَنْسُبُهُ أَحَدٌ بَعْدِي  

يعني شناسنامه اسلام را بيان مي‌کنم به يک گونه‌اي که هيچ کس قبل از من بيان نفرموده و هيچ کس بعد از من هم بيان نخواهد کرد. البته در بعضي نقل‌هاي همين باب هست که إلا مثل همين که من گفتم. يعني چيز جديدي غير از اين که من گفتم کسي نخواهد فرمود ولو ائمه بعد باشند. اگر هم بفرمايند همين است که من گفته‌ام.

حالا اسلام را که مي‌خواهند تعريف بفرمايند، طبق اين نقل اين گونه مي‌فرمايند: 
الْإِسْلَامُ هُوَ التَّسْلِيمُ وَ التَّسْلِيمُ هُوَ التَّصْدِيقُ وَ التَّصْدِيقُ هُوَ الْيَقِينُ وَ الْيَقِينُ هُوَ الْأَدَاءُ وَ الْأَدَاءُ هُوَ الْعَمَلُ إِنَّ الْمُؤْمِنَ أَخَذَ دِينَهُ عَنْ رَبِّهِ 

مؤمن دين خودش را از خدا دريافت مي‌کند ولو به واسطه سفرايش و اوصياء سفرايش. خود مؤمن دين‌سازي نمي‌کند 
وَ لَمْ يَأْخُذْهُ عَنْ رَأْيِهِ 

مؤمن از رأي و سليقه خودش دين را استخراج نمي‌کند. اين همان است که در روايات قياس هم فرموده که اگر دين بنا باشد از روي قياس و استحسان و اين‌ها باشد «مُحِقَ الدِّين‏» دين محو مي‌شود از بين خواهد رفت.

بعد فرمود: 
أَيُّهَا النَّاسُ دِينَكُمْ دِينَكُمْ 

مواظب دين‌تان باشد. تحفظ بر دين‌تان بکنيد. 
تَمَسَّكُوا بِهِ لَا يُزِيلُكُمْ أَحَدٌ عَنْهُ 

کسي شما را از دين‌تان خارج نکند. 
لِأَنَّ السَّيِّئَةَ فِيهِ خَيْرٌ مِنَ الْحَسَنَةِ فِي غَيْرِهِ...»

اگر انسان دينش محفوظ بماند، عقايدش و آن ديني که به آن ملتزم هست محفوظ بماند و در آن دين گناهکار هم باشد ، بهتر از اين است که از آن دين حق خارج باشد و گناه هم نکند. گاهي گفته مي‌شود مثلاً رفتيم فلان جا و ديديم که آنها اهل دروغ نيستند. خب ممکن است يک جمعيتي باشند اين تربيت صحيح را داشته باشند که اهل دروغ و خدعه در معاملات‌شان نباشد ولي کافر هستند. اين روايات و اين آموزه‌هاي متعدد به ما مي‌فرمايد که همان مسلمان واقعي که عقايدش درست باشد، واقعاً عقيده‌مند باشد، حالا يک وقتي هم اين گناه از او سر مي‌زند اگرچه معاقَب مي‌شود و کارِ مبغوضِ خداي متعال را انجام مي‌دهد اما در مقام مقايسه اين آدم با آن آدم، شرافت با اين آدم است که عقايدش درست است. و نبايد اين خدعه را و اين گول را ما بخوريم که گاهي تعريف‌هايي مي‌شود که مثلاً رفتيم فلان کشوري که کافر است و ديديم که آنها فلان بودند چون اين يک مقطع کوتاهي است از زندگي انسان‌ها، اين را که ما نمي‌توانيم ملاک قرار بدهيم براي زندگي ابدي که لانهايت است. اين روايات دارد با آن چشم همه جا را ديدن، من الأول الي الآخر را ديدن که ديگر آخري هم ندارد بإذن الله تبارک و تعالي، اراد الله تبارک و تعالي خُلِقتم للبقاء لا للفناء. خداي متعال خواسته انساني که خلق فرموده فناء نداشته باشد ولو ينتقل من نشأةٍ الي نشأة. وقتي که اين گونه حساب کرديم، با تمام نشآتي که حساب مي‌کنيم، آن وقت بايد ديد چه کسي برتري از ديگري دارد. آن گونه که حساب مي‌کنيم مي‌بينيم اين روايات اين گونه حساب مي‌کنند و مي‌گويند نه. 

خب استدلال به اين طايفه که روايات اين طايفه متعدد هست فلذا احتياج به بحث سندي هم ندارد چون به توفّر و کثرتش اطمينان بصدور اين مجموعه ولو بعضاً داريم يعني بعضي از اين‌ها حتماً صادر شده است يعني تواتر اجمالي داريم. 
در اين روايات مي‌فرمايد که اسلام آخرش تصديق است و تصديق هم همان يقين است. ولو در اين روايات جمع شده بين حقيقت اسلام و ما يترتب علي الاسلام و يا مُثبِتات و أماراتِ اسلام. مثلاً تسليم، مايترتب علي اليقين است. اين که انسان در مقابل فرمان خداي متعال کرنش داشته و پذيرش داشته باشد، نتيجه اين است که خدا را قبول دارد فلذا تسليم خداي متعال است. اين که نام اين حقيقت را گذاشتند اسلام به خاطر آن ثمره‌اش است که کرنش و تسليم و پذيرش را همراه دارد. و بعد که مي‌فرمايد: «و اليقين هو الأداء»، خب قهراً معلوم است که يقين أداء نيست، اداء يعني انجام دادن، «و الأداء هو العمل»، خب معلوم است که آن اداء هم از ثمراتش هست. پس مثل رواياتي که در باب تبيين صلات وارد شده که مستحبات و واجبات و مکروهات نماز را در يک جا با هم فهرست کرده و جمع فرموده و آن جا به قرآئن بايد بفهميم که کدام واجب است، کدام مستحب است، کدام مکروه است، اين روايات هم که در باب نسبة الاسلام هست، مجموعه امور را با هم جمع فرموده است. 
خب حالا در اين روايات مي‌فرمايد: اسلام يقين است. وقتي اسلام يقين شد، پس قهراً کسي که در درونش اين يقين ايجاد شده ولو اظهار نکرده باشد واجد اسلام است و وقتي واجد اسلام شد بالضروره نامش مسلمان مي‌شود. اين مسلمان بودن ترتب قهري دارد. مسلمان مشتق است يعني کسي که مبداء را دارد. کسي که واجد مبداء هست مشتق بر او صادق است. خب مسلم يعني کسي که داراي اسلام هست. شما به آن حرف‌هايي که در باب مشتق زده شده، «ذاتٌ له الاسلام» که مرکب است يا بسيط است. حالا به آن دقايق ما اين جا کار نداريم. «اسلام‌دار» يا «ذاتٌ له الأسلام» اين‌ها مهم نيست. بالاخره هر کدام را که شما در باب مشتق و حقيقت مشتق گفتيد، کسي که واجد اسلام شد اين مشتق در اين جا صادق است، مسلمان بر او صادق است و شارع هم در واژه مسلمان حقيقت شرعيه‌اي ندارد که آمده باشد مسلمان را به يک معناي جديد بيان فرموده باشد. بنابراين ادله‌اي که مي‌گويد مسلمان پاک است، مسلمان طاهر است، مسلمان بايد در مقبره مسلمانان دفن شود، مسلمان کفوّ مسلمان است، مي‌تواند با او ازدواج کند و احکام ديگري که بر مسلمان در ادله بار شده، قهراً در اين جا تطبيق مي‌شود. 
بنابراين به اين روايات استدلال مي‌شود بر اين که کسي که معتقد دروني شد به اسلام و يقين پيدا کرد ولو اظهار نکرده باشد، اين شخص بين خود و بين الله مسلمان حساب مي‌شود و احکام اسلام هم بر او بار مي‌شود. بله چون اين يقين يک امر قلبي است براي اين که ديگران مسلماني او را احراز کنند و دست از استصحاب بقاء کفرش بدارند، يک مُثبِتي مي‌خواهند. مُثبِتش يکي اين است که بيايد اظهار بکند. خودش بگويد. يا اين که أماره معتبره‌اي قائم بشود بر اين که در قلب او يک چنين يقيني وجود دارد. يا به امتحاني مثل همان امتحان‌هايي که رسول خدا صلي الله عليه و آله فرمودند، انسان بفهمد . مثلاً او در مقام اظهار نبوده ولي يک کارهايي را از او مطلع شديم که اين‌ کارها لايصدر الا عن عن المعتقد. خب با آن‌ها مي‌تواند کشف کند. اين، تقريب استدلال به اين روايات است. 

سؤال: ...
جواب: خب نمي‌خواهم بگوييم اسلام فقهي نداريم ولي کسي که اين را هم دارد مسلمان است قطعاً. نمي‌خواهم بگوييم اين گونه آدم مسلمان نيست.

سؤال: منافق خارج است.

جواب: از اين روايت خارج است ولي آن روايات که طوري نيست. آن روايات مي‌گويد هر کسي که شهادتين را گفت او مسلمان قلمداد مي‌شود. 

سؤال: ...
جواب: اشکال ندارد. اين کفايت است فلذا ببينيد تعبير به کفايت مي‌کند. يعني آن هم سر جاي خودش. اگر کسي شهادتين را اظهار کرد ولي ما شک داريم که اين سالوس بازي دارد مي‌کند، نفاق دارد به خرج مي‌دهد يا واقعيت دارد، آن روايات مي‌گويد: بگوييد مسلمان است. بالاتر، مي‌دانيم منافقانه دارد مي‌گويد و مي‌دانيم که يقين ندارد، اين هم به حسب فتواي اعاظمي از فقها و منهم مرحوم محقق خويي فرمودند کفايت مي‌کند و الشاهد علي ذلک کساني که در اسلام مسلمان شناخته مي‌شوند و ما مي‌دانيم اين‌ها ايمان نداشتند. 

سؤال: ...
جواب: اسلام واقعي ديگه. همه اين‌ها را ضميمه کرديم تا درست بشود. اين دارد مي‌گويد اسلام يقين است، البته متعلق يقين هم ذکر نشده، قهراً به تناسب حکوم و موضوع معلوم است که يقين به شهادتين. بعد گفتيم وقتي اسلام شد يقين کسي که واجد اين يقين شد قهراً به حسب لغت مي‌شود مسلمان. 

سؤال: ...
جواب: اين، واقعِ اسلام است اصطلاح نيست. 

سؤال: ... 

جواب: الان اين روايت واقع الاسلام را دارد مي‌فرمايد. شما کجا را مي‌خواهيد اشکال کنيد؟ اين جايي که شما داريد مي‌گوييد توي آن استدلالي که گفته شد همه اين‌ها ملاحظه شد در آن استدلال. بنود و مقدماتي که در استدلال به کار گرفته شد براي اين بود که بخشي از اين فرمايشات که مي‌فرماييد ديگه جواب داده شده باشد.

سؤال: ...
جواب: گفتيم اين اسلام حقيقي است، کسي که واجد اين است پس مسلمان بر او صادق است،‌ آن مشتق اين جا صادق خواهد بود به حسب لغت. شارع را هم گفتيم که حقيقت شرعيه‌اي وضع نکرده. حالا ادله‌اي که آمده مسلم را بما له من المعني اللغوي موضوع حکم قرار داده است مثلا گفته «من کان مسلماً يدفن في مقبرة المسلمين» «المؤمنون يا المسلمون بعضهم أکفاء بعض» هم کفو هستند، شامل اين فرد هستند چون شخص با خود مي‌گويد يقين را که دارم، پس مسلم الان بر من صادق است چون اسلام حقيقت شرعيه که ندارد بلکه معناي لغوي و معناي عرفي آن مراد است. معناي لغوي و عرفي مسلم يعني کسي که واجد حقيقت اسلام است بر وي صادق است. شما اگر بخواهيد به آن که به سالوس اظهار شهادتين کرده مسلمان بگوئيد، بايد تعبد باشد. اين که تعبد نمي‌خواهد زيرا اين شخص واقع اسلام را دارد پس بالحقيقه اين جا مسلمان صادق است. آن يکي را بايد بگوييم تعبد لازم دارد. اين مقدمه أولي است و مقدمه ثانيه اين است که وقتي مسلمان عرفي و لغوي شد قهراً مشمول ادله‌اي مي‌شود که در آن مسلم و مسلمان موضوع احکام فقهي واقع شده. بنابراين اين آدم کنار آن‌ آدم‌هايي که آن اطلاقات مي‌گفت مسلمان است و احکام بر او بار مي‌شود، قرار مي‌گيرد. پس او مسلمان است اين هم مسلمان است. اما اين شخص مسلماني است که در دلش هم اعتقاد هست، واقعيت هم دارد. پس اسلام فقهي را دارد و اسلام منجي را هم دارد. اين مسلمان هم اسلام فقهي را دارد به برکت اين ادله که شاملش شد ولو اسلام فقهي‌اش را از راه ادله «مَن أقرّ بالشهادتين» نمي‌گوييم، از راه ادله «مَن شَهِد الشهادتين» نمي‌گوييم بلکه به واسطه ادله ديگري مي‌گوييم که مي‌گويد المسلم يدفن في مقبرة المسلمين. به آن ادله‌اي که مي‌گويد المسلم کفو المسلم. به آن دليلي که مي‌گويد مال مسلم محترم است. در روايات شهادتين به آن لسان عام و کلي مي‌گفت يجري عليه ما يجري علي المسلمين، له للمسلمين، عليه ما علي المسلمين ولي در اين جا به آن ادله نيست بلکه به تطبيق کل واحد کل واحد ادله‌اي است که احکامي را بر موضوع مسلمان بار کرده‌اند. 

سؤال: آن رواياتي که مي‌گفت شهادتين لازم است ...
جواب: مثبتين هستند چرا تقييد بزنيم؟ آن‌ها دارد مي‌گويد کسي که شهادتين را بگويد اين طور است و نمي‌گويد غير اين نيست. او مي‌گويد کسي که شهادتين را بگويد اين گونه است. اين روايات و اين ادله هم دارد اين گونه مي‌گويد. 

سؤال: ... غيرش را نفي مي‌کند پس معلوم است که يک اصطلاح خاصي از اسلام است. شايد با آن اسلام فقهي اصلاً متفاوت باشد. دو تا اصطلاح باشد.

سؤال: در روايت مسعده همين بود ديگر. 

جواب: روايت مسعده را که گذاشتيم کنار. روايت مسعده که اشکال پيدا کرد. 

سؤال: ....
جواب: شما به مقدمات بعدي توجه فرموديد که مي‌فرماييد مربوط نيست. حقيقت اسلام را دارد مي‌گويد. مقدمه اول اين بود که حقيقت اسلام يقين است به الوهيت و وحدانيت و رسالت. مقدمه ثانيه اين بود: کسي که اين حقيقت در قلبش واقع شد و واجد شد آيا مشتق لغوي و عرفي مسلمٌ، صادق است بر او يا نيست؟ صادق است. آيا اين مشمول ادله‌اي که مي‌گويد المسلم کذا و کذا و کذا مي‌شود يا نه؟ مي‌شود، پس اسلام فقهي اين جا آمد. علاوه بر اين که اسلام منجي هم آمد، کسي که مي‌گويد مسلمان است در قيامت داخل بهشت خواهد شد و از عذاب خدا مصون خواهد ماند، آن‌ها هم شاملش مي‌شود. پس بنابراين به شمول ادله فقهيه مي‌گوييم اسلام او فقهي است. به شمول ادله قيامت و آن آثار معنوي، مي‌گوييم اسلام منجي هم دارد. همه ادله منطبق مي‌شود. «الانطباق قهري». همان که در اصول مي‌گويند «الانطباق قهري و الإجزاء عقلي». انطباق قهري است، ما بخواهيم يا نخواهيم اين ادله منطبق است. هم آن طائفه، هم آن طائفه. 
پس بنابراين، اين مقتضي هم تمام شد. ببينيد فعلاً اين جا الان ما در مقام اين هستيم که ببينيم آيا ما در ادله داله بر کفايت اعتقاد قلبي مقتضي در اين‌ها تمام است يا تمام نيست؟ دو طائفه گفتيم. آن مي‌گويد اعتقاد قلبي کافي است و طايفه ديگر مي‌گويد: اعتقاد قلبي کافي نيست و بعد از اين که مقتضي در هر دو طايفه تمام شد بايد ببينيم جمع بين الطائفتين چه مي‌شود. 
بنابراين ظاهر امر طبق اين تقريري که کرديم از اين روايات مبارکات استفاده مي‌شود که اعتقاد قلبي کفايت مي‌کند کما عليه بعض الاعاظم العصر. 

کلام مرحوم مجلسي: (23:42)
خب مرحوم مجلسي رضوان الله عليه در ذيل اين روايات يک کلامي دارند. ايشان مي‌گويد: 
«بناءاً علي أن المراد من الأسلام المعرَّف في کلامه ع ما هو الإسلام حقيقتاً عند الله تعالي في نفس الأمر أو الإسلام الکامل عند الله تعالي ايضاً 
يا اسلام حقيقي را مي‌خواهد تعريف بکند يا يک اسلام کامل العياري را مي‌خواهد تعريف بفرمايد 
و إلاّ فلا يخفي أنّ الإسلام يکفي في تحققه في ظاهر الشرع الإقرار بالشهادتين سواء علم من المقرّ التصديق بالله تعالى و الدخول في طاعته أم لا»
 
خب ما قبول داريم اين روايت يا دارد اسلام واقعي را مي‌گويد، يا اسلام کامل را دارد مي‌فرمايد اما منافاتي با استفاده‌اي که کرديم ندارد. فعلاً مقتضي در آن تمام است که ما  به حکم روايات باب نسبة الإسلام مي‌گوييم تصديق دروني و جناني ولو بدون اظهار کفايت مي‌کند براي شخص بينه و بين الله تبارک و تعالي و همين طور اگر براي کسي احراز شد که اين آقا صاحب اين يقين هست ولو اين آقا اظهار نکرده است. بنابراين اگر يک چنين آدمي فوت شد بايد او را در مقبره مسلمين دفن بکنند و بقيه احکام اسلام را بر او بار بکنند. 

سؤال: ... از همان اول تا به حال هر کسي مي‌خواسته مسلمان بشود مي‌گفته بسم الله و شهادتين مي گفته است.
جواب: درسته، اين سيره قهراً اين گونه بوده است به خاطر اين که معمولاً بايد احراز بشود و راه عادي آن هم همين است. چون راه عادي اين است قهراً آن که متداول مي‌شود همين خواهد بود. و الا نه اين که اين راه مسدود است. اين‌ها را نمي‌توانيم دليل قرار بدهيم مگر اين که همان حرفي که ايشان مي‌زنند يعني بعداً بگوييم که آيا از آن ادله استفاده مي‌شود که إلا و لابد اظهار شهادتين لازم است. اين طائفه فعلاً مقتضي‌اش تمام است في نفسه تا ببينيم با آن طائفه چه گونه بايد محاسبه بشود. 

سؤال: ... 

جواب: بله اين حرف خوبي است که شما زديد که بايد جواب داده بشود. 
اشکال اول: (26:43)
فرمايش ايشان که من هم توي ذهنم آمده بود که به عنوان إن قلت ذکر کنم، اين است که «الْإِسْلَامُ هُوَ التَّسْلِيمُ وَ التَّسْلِيمُ هُوَ التَّصْدِيقُ وَ التَّصْدِيقُ هُوَ الْيَقِينُ وَ الْيَقِينُ هُوَ الْأَدَاءُ وَ الْأَدَاءُ هُوَ الْعَمَلُ و العمل هو الإقرار». خب بالاخره تا إقرار نيايد کأن آن يقين هم نيست چون شما مي‌گوييد يقين است، يقين اداء است، اداء هم عمل است، عمل هم إقرار است. پس تا اين إقرار نيايد آن‌ها هم نيستند. مقتضاي هو هوييت اين‌ها همين است. پس از اين روايت هم در نمي‌آيد که يقين دروني کفايت مي‌کند. اين روايت هم دارد مي‌گويد که اقرار بايد باشد. ظاهر اقرار هم اقرار باللسان است. پس مقتضي در اين روايت هم تمام نيست. چون اين روايت دارد هو هويت ايجاد مي‌کند بين يقين و بين اقرار مع الواسطه که مي‌فرمايد که آن يقين با اداء متحد است و اداء با عمل متحد است و عمل با اقرار متحد است. «المتَّحدُ مع المتحدِ مع المتحدِ مع الشيء متَّحدٌ مع ذلک الشيء». پس بنابراين «اليقينُ متحدٌ مع الإقرار» و اقرار هم اقرار باللسان است.

جواب اشکال اول: (29:26)

جواب اين إن قلت اين است که در اين جا ظاهر امر اين است که حضرت عليه السلام يک تعبد خاصي نمي‌خواهد بفرمايد. اگر اين گونه بخواهيم معنا بکنيم بايد ديگر تصديق را به معناي خودش نگيري. چون واضح است که يقين و تصديق، عمل نيست چون واضح است تصديق و يقين به معناي حقيقي خودش، اقرار لساني نيست. کجا اقرار لساني با يقين يکي است؟ اين هو هويت که ندارد. اين هو هويت‌ها اگر بخواهد ادعا بشود، يک هو هويت‌هاي حکمي و تعبدي است و الا واقعي نيست. و آيا مي‌شود گفت اسلام حقيقي با اين خصوصيات و با اين اهتمام که در اين روايات است، يک اسلام حکمي بدون آن زير بناي مهم است يا اينکه اين روايات در مقام بيان يک اسلام حقيقي يا اسلام کامل است به قول مرحوم مجلسي رضوان الله عليه، نه يک اسلام قشري يعني فقط فقهي. آن‌ها که اين‌ها را ندارد. اين روايات نسبة الاسلام آن هم با اين تأکيد «لأنسبنّ»، با اين تأکيدي که حضرت عليه السلام مي‌فرمايد، اين روايات همه‌شان با آن تأکيد و پافشاري و اصراري که دارد، معلوم مي‌شود فقط يک اسلام قشري را بيان نمي‌فرمايد يعني فقط فقهي را بيان نمي‌فرمايد. اين روايات يا يک اسلام حقيقي را دارد بيان مي‌فرمايد و يا اسلام کامل را دارد بيان مي‌فرمايد. بنابراين توجه به اين مسأله که اين هو هويت، مسلّم خلاف واقع است و اگر اين هو هويت بخواهد باشد بايد تعبدي باشد و اين تعبديت با لسان اين روايات سازگار نيست. بنابراين، اين قرينه مي‌شود بر اين که آن «ما تقدم» و آن «ما تأخر» يعني «الإسلام هو التسليم» که ماتقدم است و اين «ما تأخرها» که هو الاداء، عمل، اقرار و اين‌هايي که بعد به آنها اشاره شده، همه اين ماتقدم و ما تأخر از باب بيان لوازم است و از باب أمارات است و از باب نتايج و ثمرات مترتبه بيان شده است تا انسان خودش را محک بزند. وقتي مي‌خواهد بگويد من آن يقين را دارم يا آن يقين را ندارم، محک بزند که تو تسليم خداي متعال هستي يا نيستي. اگر يقين صددرصد داشته باشي معمولاً کارش درست است.
سؤال: ...
جواب: يقين شرط ندارد. يقين يک واقعيت است ولي ملازمه دارد. آدمي که اهل يقين هست قهراً اين امور در او پيدا خواهد شد. مرحوم امام رضوان الله عليه يادم هست که قسم ياد مي‌فرمودند ... آن موقع ما بچه بوديم، سال 42. قسم ياد مي‌فرمودند به اين که اگر ما يقين به معاد داشته باشيم نمي‌توانيم ساکت باشيم. فرمود اگر يقين به معاد داشته باشيم که فردا يک قيامتي است و خدا سؤال مي‌کند از ما، ما نمي‌توانيم ساکت باشيم. يقين به معاد. روي اين جهت ايشان تکيه مي‌فرمودند. خب اين درسته. يقين اگر آدم داشته باشد معمولاً کارش درسته الا اين که يک شهوتي غالب بشود، يک اغواء شيطاني در کار بيايد. هم چنين آن بعدي‌ها که يقين مصادف است با اداء تکاليف و با عمل. وقتي اداي تکليف مي‌خواهد بکند قهراً عمل دنبال آن خواهد آمد. 

اشکال دوم: (34:23)
مرحوم مجلسي کلامي دارند که اين کلام را به عنوان إن قلت دوم براي بيان اينکه مقتضي در اين روايت تمام نيست، مطرح مي‌کنيم.

مرحوم مجلسي يک احتمالي داده‌اند که در اين روايت درست است که کلام اسلام در آن به کار برده شده «لأنسبنّ الإسلام» اما اين، تعريف اسلام نيست بلکه تعريف ايمان است و مراد از اسلام در اين جا ايمان است چون کلمه اسلام هم له معانٍ. اسلام اين لفظ مشترک است. گاهي اسلام گفته مي‌شود و مقصود همان اسلام است و گاهي اسلام به معناي ايمان است و در اين جا اسلام به معناي ايمان است. لعل اسلام به معناي ايمان باشد که اين گونه تعريف کردند و جزء ايمان عمل هم هست. 
جواب اشکال دوم: (35:16)
اين احتمال هم محتمل هست ولکن باصاله الحقيقه مندفع است. ظاهر کلمه اسلام همين است.
علي اي حال اين که ما بگوييم در اين جا مقصود از اسلامع ايمان است و در کل اين روايات که اسلام در آنها تکرار شده، مقصود ايمان است، اين خلاف ظاهر است که لايسار اليه الا بالقرينه.

�. «مع، معاني الأخبار لي، الأمالي للصدوق عَنْ مَاجِيلَوَيْهِ عَنْ عَمِّهِ عَنِ الْبَرْقِيِّ عَنْ أَبِيهِ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ يَحْيَى الْخَزَّازِ عَنْ غِيَاثِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ عَنِ الصَّادِقِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ آبَائِهِ ع قَالَ قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ع‏ لَأَنْسُبَنَّ الْإِسْلَامَ نِسْبَةً لَمْ يَنْسُبْهُ أَحَدٌ قَبْلِي وَ لَا يَنْسُبُهُ أَحَدٌ بَعْدِي الْإِسْلَامُ هُوَ التَّسْلِيمُ وَ التَّسْلِيمُ هُوَ التَّصْدِيقُ وَ التَّصْدِيقُ هُوَ الْيَقِينُ وَ الْيَقِينُ هُوَ الْأَدَاءُ وَ الْأَدَاءُ هُوَ الْعَمَلُ إِنَّ الْمُؤْمِنَ أَخَذَ دِينَهُ عَنْ رَبِّهِ وَ لَمْ يَأْخُذْهُ عَنْ رَأْيِهِ أَيُّهَا النَّاسُ دِينَكُمْ دِينَكُمْ تَمَسَّكُوا بِهِ لَا يُزِيلُكُمْ أَحَدٌ عَنْهُ لِأَنَ‏ السَّيِّئَةَ فِيهِ‏ خَيْرٌ مِنَ‏ الْحَسَنَةِ فِي‏ غَيْرِهِ‏ لِأَنَ‏ السَّيِّئَةَ فِيهِ تُغْفَرُ وَ الْحَسَنَةَ فِي غَيْرِهِ‏ لَا تُقْبَلُ‏.» بحار الأنوار (ط - بيروت)، ج‏65، ص: 309 - 310


�. « أقول هذا بناء على‏ أن‏ المراد من‏ الإسلام‏ المعرف‏ في كلامه ع ما هو الإسلام حقيقة عند الله تعالى في نفس الأمر أو الإسلام الكامل عند الله تعالى أيضا و إلا فلا يخفى أن الإسلام يكفي في تحققه في ظاهر الشرع الإقرار بالشهادتين سواء علم من المقر التصديق بالله تعالى و الدخول في طاعته أم لا» بحار الأنوار (ط - بيروت)، ج‏65، ص: 315





PAGE  
8

