           خارج اصول فقه: استاد شب زنده دار (مدظله)                                        زمان: سال 92 - جلسه 49 
    موضوع عام: مطهرات                                                                               موضوع خاص: اسلام / شرائط مطهِّر و مطهَّر

بسمه تعالي
بحث در اشکالات استفاده توثيق از عبارت منسوب به علي بن ابراهيم بود.

اشکال هفتم: عدم حصر در راويان ثقه
اين عبارت دلالت بر حصر نمي کند بلکه تنها دلالت دارد بر اين که ايشان رواياتي را در اين کتاب گردآوري کرده که يا همه راويانش يا مشايخ بلاواسطه و يا راوي مباشر با امام عليه السلام –بنابرمسالک مختلفي که ذکر شد- ثقه هستند اما نافي غير اين روايات نيست. بنابراين چون مميزي بين روايات منقول از ثقات و غير ثقات قرار نداده است، تمسک به کلام ايشان براي توثيق راويان، تمسک به کلام ايشان در شبهه مصداقيه خود کلام ايشان مي شود که همگان قائل به بطلان تمسک به دليل در شبهه مصداقيه خود دليل هستند. بله برخي قائل به جواز تمسک به دليل در شبهه مصداقيه مخصِّص هستند اما در شبهه مصداقيه خود دليل کسي قائل نيست.
مستشکل مي‌گويد که در عبارت ذيل: 
«و نحن ذاکرون و مخبرون بما ينتهي الينا و رواه مشايخنا و ثقاتنا عن الذين فرض الله طاعتهم و  ...»

علي بن ابراهيم مي‌فرمايد ما ذکر مي کنيم و گزارش مي دهيم آن چه را به دست ما رسيده است و مشايخ و ثقات ما آن را از کساني که خداوند طاعتشان را واجب کرده است روايت نموده اند. در اين عبارت نيامده که از غير ثقات گزارش نمي کنيم. پس دلالت بر حصر ندارد. اگر فرموده بود «انما أذکر و أخبر بما ينتهي الينا ...» و يا تقييد کرده بود به «لا اذکر غير ذلک» اين برداشت صحيح بود. پس اثبات شيء نفي ما عدا نمي‌کند. ايشان فرمودند که اينها را ذکر مي‌کنم و از کتاب من مي‌توانيد استفاده نمائيد زيرا مشتمل بر چنين اموري مي باشد اما خودتان بايد زحمت بکشيد و به دست آوريد که کدام روايت رجالش موثق هستند و کدام روايت رجالش موثق نيستند.

جواب‌هاي اشکال هفتم: (4:27)
جواب اول: دلالت جمله حاليه بر حصر 

اين حصر، مقضاي جمله حاليه اي است که در اين عبارت درج شده است زيرا عبارت «و رواه مشايخنا و ثقاتنا» جمله حاليه است. پس عبارت چنين است: «نحن ذاکرون و مخبرون به هر چه
 ينتهي الينا در حالي که «ماينتهي الينا» را مشايخ ثقات ما نقل کرده اند. ضمير «رواه» هم به «ما» در عبارت «ما ينتهي» برمي گردد.

سوال شاگرد زيد عزه: جمله فعليه ماضويه اگر بخواهد حال واقع باشد بايد مصدر به «قد» باشد.

پاسخ استاد دام ظله: اصلا و ابدا چنين شرطي وجود ندارد. به الحدائق النديه في شرح الصمديه مرحوم سيد علي خان مراجعه بفرماييد و مي بينيد که اصلا چنين شرطي وجود ندارد. فلذا مرحوم شيخ بهايي در متن صمديه هم سه شرط فرموده و چنين شرطي بيان نکرده است.

سياق اين عبارت جمله حاليه است و در واقع مصنف مي خواهد خصوصيت آن رواياتي را که انتخاب کرده و بيان کرده بفرمايد. فارق بين عطف بودن يا حال بودن اين جمله فهم عرفي است.

جواب دوم: تحقق اعتبار کتاب در صورت حصر (8:00)

قبلا گفتيم مرحوم محقق خويي فرموده اند علي بن ابراهيم درصدد بيان اعتبار کتاب خودش است و اين عبارت تأمين کننده مقدمه چيني ايشان است. مقدمه ايشان عبارت بود از اين که ما موظفيم به قرآن و آموزه هاي آن عمل کنيم و خداوند متعال دستور داده به پيغمبر اکرم صلي الله عليه و آله و ائمه هدي عليهم السلام که اين آموزه ها و قواعد را از قرآن تبيين کنند و چون اين چنين است و اين آموزه‌هاي از قِبَل پيغمبر اکرم صلي الله عليه و آله و ائمه هدي عليهم السلام لايُعلم الا از قِبَل اخباري که از آنان به دست ما رسيده، از اين رو براي تأمين اين مطلب اين اخبار معتبره را ذکر مي کنم.

پس ايشان مي خواهد کتابش معتبر باشد و تفسيري باشد که آن هدف را تأمين کند يعني آموزه‌هاي آنان و تعليمات آنان و بيانات آنان که از قرآن بيان فرموده‌‌اند در اختيار ديگران قرار بدهد و اين هدف وقتي تأمين مي شود که يا همه روايات کتاب معتبر باشد و واجد آن شرط باشد و يا اگر مخلوط است مميِّزي بين روايات معتبر و غير معتبر قرار داده شود و روايات غير معتبر را از باب تعاضد يا اينکه ممکن است صحيح باشد چون صحيح نبودن سند دليل بر باطل بودن مطلب نمي باشد پس شايد صحيح باشد و براي احتياط کردن خوب است. مرحوم ملا احمد اردبيلي در کتاب مجمع الفائده و البرهان در جلد اول مي‌فرمايد که هر روايتي را ولو سندش ضعيف باشد شما به آن عمل بکنيد البته لابد در شبهات وجوبيه نه شبهات تحريميه و در شبهات تحريميه نيز ممکن است عمل کردن به اين باشد که احتياطا ترک کنيم يعني آن را مدّ نظر قرار دهيد شايد محتواي آن واقعيت داشته باشد. پس اگر مخلوط است مميِّزي بين روايات معتبر و غير معتبر قرار داده شود در حالي که فرض اين است که مميزي قرار نداده پس مخلوط آوردن بدون مميِّز نقض غرض است و آن فائده مترتب نمي شود. بنابراين به ناچار منظور ايشان اين است که همه اين روايات معتبر است تا اينکه آن فائده بر آن مترتب باشد.

سوال شاگرد زيد عزه: ...

جواب استاد دام ظله: برخي پا را از اين بالاتر گذاشته‌اند و فرموده‌اند که هرچه علي بن ابراهيم نقل کند ولو در تفسيرش نباشد درست است زيرا معناي اين عبارت چنين است: «مي‌گويد هر چه به دست من رسيده در حالي که اين هرچه را ثقات نيز نقل کرده‌اند» ... ممکن است علي بن ابراهيم به دنبال افراد درست بوده است و از اين رو مرحوم شيخ شهادت داده به اينکه آن ثلاثه و أضرابشان «لايروون و لايرسلون الا عن ثقه» و ممکن است علي بن ابراهيم نيز اين صفت را داشته که «لاياخذ الا عن ثقه» و اشکال ندارد که اينگونه قائل شويم. بله ممکن است کسي اين اشکال را بکند که علي بن ابراهيم دارند مي‌فرمايند که هر رواياتي را که ثقات نقل کرده‌اند، نقل مي‌کنم ولي از غير آن نيز نقل مي‌کنم و از اين رو بايد جواب دوم را اضافه کرد يا به جواب دوم اعتماد کرد.
اشکال هشتم: اجمال عبارت (14:50)

اين جمله مجمل و مردد بين محتملات است. مردد است بين آن‌چه محقق سيستاني فرمود مبني بر اين که مي‌خواهند بفرمايند اين روايات را ثقات مهم در کتابهايشان نقل کرده اند و اين براي اعتماد به آن روايات کفايت مي‌کند و بين معنايي که مرحوم محقق خويي فرمودند به اين که کل افراد سند ثقه هستند يا بين معناي مرحوم حاجي نوري که مشايخ بلاواسطه را توثيق مي کند يا بين معناي ميرزا خليل تهراني که مراد توثيق راوي مباشر است. وقتي مردد بين اينها شد مجمل مي شود و حتي مشايخ بلاواسطه هم قدر متيقن آن نخواهد بود چون ممکن است حرف محقق سيستاني يا حرف مرحوم ميرزا خليل صحيح باشد.

جواب: خروج از اجمال به واسطه قرائن (16:31)

با قرائني که اقامه کرديم عبارت را از ترديد و اجمال خارج مي کند. بله قبل از دقت در مسئله احتمالاتي به ذهن خلجان مي کند اما با دقت در مسئله اين قرينه مي‌تواند معناي مختار ما را متعين کند.

نتيجه بحث از تفسير علي بن ابراهيم:  (16:54)

نتيجه اين که اعتماد بر اين تفسير خالي از قوت نيست اگر چه از قوت خيلي بالايي هم برخوردار نيست زيرا قرائني که اقامه کرديم اينگونه نيست که در نفس چيزي باقي نگذارد  زيرا جاي اين مطلب هست که اگر غالب روايات کتاب هم روايات معتبره باشد اما چون علي بن ابراهيم اين کتاب را براي علما نوشته است در تشخيص صحت روايات به خود علما تکيه کرده باشد. بله اگر رساله عمليه براي عوام نوشته بود چون عوام اهل تشخيص نيستند جاي اين حرف بود اما وقتي تفسيري براي علما نوشته مي شود مي‌تواند بگويد من همه روايات ثقات را نقل کرده ام و غير آن را نيز گاهي نقل کرده ام و وظيفه تشخيص آن را به عهده علما گذاشته است کما اين که افرادي را که من توثيق کرده براي شما کفايت نمي کند و براي حجيت بايد فحص از معارض بکنيد. بنابراين علي بن ابراهيم مي بيند بر علما فحص لازم است و در هر حال بايد خودشان بررسي کنند فلذا از غير ثقات هم نقل کرده است اما اين دلگرمي را مي دهم که هر چه روايت ثقه در دستم بوده بيان کرده‌ام. اين احتمال در نفس وجود دارد و از اين رو نمي‌توان به طور قاطع به معناي گفته شده قائل باشيم و شيخ استاد دام ظله قبل از عدول مرحوم محقق خوئي از کامل الزيارات، قائل بودند که کامل الزيارات را قبول نداريم و در اين موارد احتياط مي‌کنيم يعني اگر وثاقت روات روايتي به کامل الزيارات مربوط باشد در اين موارد احتياط مي‌نمائيم مثلا اگر روايت دلالت بر وجوب دارد و ما اين روايت را به جهت ضعف سند قبول نداريم لذا بايد برائت جاري کرد ولي چون سندش را به وسيله کامل الزيارات مي‌توان درست نمود، عملا احتياط واجب مي‌کنيم و بر مقلدين نيز مي‌گوئيم که احتياط واجب کنند و بعد از عدول مرحوم خوئي از کامل الزيارات، از اين نظر برگشته و احتياط را هم کنار گذاشتند.
در نتيجه ما هم نسبت به تفسير علي بن ابراهيم مي‌گوئيم که احتياط مي‌کنيم يعني هر جا وثاقت راوي يک روايت، مبتني بر توثيق عام علي بن ابراهيم باشد احتياط مي کنيم ولي جرأت نمي‌کنيم بر اينکه بگوئيم حتما اين حديث صحيح است و به طور قاطع بر طبق آن فتوي بدهيم به جهت اين احتمالات و اينکه اين قرائن داراي آن اتقاني نيست که موجب جزم يا قطع يا اطمينان بشود. 
اشکال: عدم صحت تمسک به توثيق عام علي بن ابراهيم در مورد مسعده بن صدقه (23:37)
بحث در مسعده بن صدقه بود و گفتيم هيچ راهي براي توثيق نداريم مگر از راه تفسير علي بن ابراهيم.

قد يقال که براي توثيق مسعده بن صدقه نمي توانيم به اين تفسير تمسک کنيم ولو به طور قطع بپذيريم ايشان همه افراد سند را توثيق کرده است.

چون علي بن ابراهيم فرمودند: «مشايخنا و ثقاتنا» يعني مشايخ و ثقات طائفه اماميه، در حالي که مرحوم شيخ طوسي، مسعده بن صدقه را عامي و مرحوم کشي او را بتري مي داند. بنابراين مشمول فرمايش علي بن ابراهيم نمي شود زيرا عامي و بتري مسلما مشايخ و ثقات طائفه اماميه نيست.
جواب‌هاي اشکال: (25:52)
براي دفع اين اشکال دو راه وجود دارد.
جواب اول: تعدد مسعده بن صدقه 

يک راه طولاني براي پاسخ به اين اشکال وجود دارد.

مرحوم محقق خويي فرموده اند ما دو مسعده بن صدقه داريم. يکي از اصحاب باقر عليه السلام و ديگري از اصحاب امام صادق و امام کاظم عليهما السلام است. آن مسعده اي که عامي و بتري است از اصحاب امام باقر عليه السلام است و در مورد مسعده اي که از اصحاب امام صادق عليه السلام است چنين اشکالي وجود ندارد. و راوي مسعده اي که از اصحاب امام صادق عليه السلام، هارون بن مسلم است. 

پس در مورد مسعده اي که ثقه است و هم در تفسير علي بن ابراهيم و هم در رجال نجاشي و ديگر کتب فرموده اند راوي از او هارون بن مسلم است و در روايت مورد بحث ما نيز هارون مسلم از او نقل مي‌کند، از اصحاب امام صادق عليه السلام است و نسبت به او عامي و بتري گفته نشده است. 
ايشان قرائني براي اين مسئله اقامه فرموده اند که مهمترين اين قرائن همين نقل هارون بن مسلم است.

فرموده اند سعد بن عبدالله و حميري از هارون بن مسلم نقل مي کنند و اين دو بزرگوار در قرن سوم مي زيسته اند و اوايل قرن چهارم را هم درک کرده اند. کسي که غيبت صغري را درک کرده باشد علي القاعده نمي تواند با يک واسطه از اصحاب امام باقر عليه السلام نقل حديث کند. پس اين قرينه مي‌شود بر اين که آن مسعده اي که سعد بن عبدالله و حميري به واسطه هارون بن مسلم از او نقل مي کند، از اصحاب امام باقر عليه السلام نيست. پس واسطه‌ها قرينه است که نقل حميري و سعد بن عبد الله از هارون بن مسلم از مسعده بن صدقه نبياد از امام باقر عليه السلام بوده باشد.
اشکال جواب اول: عدم قرينه صحيحه بر تعدد (30:30)

اين فرمايش ايشان مورد اشکال شديد واقع شده و فرمودند که اگر اين حرف صحيح باشد مسعده بن زياد هم همين اشکال را دارد در حالي که شما چنين جوابي نفرموده ايد زيرا او هم از اصحاب امام باقر عليه السلام و هم اصحاب امام صادق عليه السلام است که راوي او هم اتفاقا همين هارون بن مسلم است ولي در اينجا نمي‌فرمائيد که دو نفر به نام مسعده بن زياد وجود دارند.
همچنين بعض موارد نقض ديگر هم وجود دارد که از اصحاب امام باقر عليه السلام هستند و روات متأخر از آنها نقل کرده اند و ايشان چنين مطلبي نفرموده اند.

بله اين مطلب استبعاد دارد نه اينکه غير ممکن باشد زيرا اگر واسطه طويل العمر باشد و همچنين حميري و سعد بن عبدالله طويل العمر باشند و اين دو در عصر جواني هارون بن مسلم را که طويل العمر بوده است درک کرده باشند، امکان آن وجود دارد. بنابراين اين راه محل اشکال است البته اين مطلب بحثهاي طويل و عريضي دارد که درصدد بحث از آنها نيستيم.

جواب دوم: عدم تعارض شهادت بر وثاقت با عامي بودن (33:37)

بر فرض مسعده بن صدقه يک نفر بوده و مرحوم شيخ طوسي فرموده که وي عامي است و مرحو کشي نيز فرمود وي بتري است اما اين سخنان باعث نمي شود که مشمول عبارت علي بن ابراهيم نباشد. زيرا علي بن ابراهيم در مورد رجال سندش دو شهادت مي دهد. يکي اين که رجال اسنادش شيعه هستند و دوم اين که ثقه هستند. فلذا تنها در مورد شهادت به شيعه بودن تعارض بين کلام علي بن ابراهيم و مرحوم شيخ طوسي به وجود مي آيد. بله اگر مي دانستيم علي بن ابراهيم هم او را عامي يا بتري مي داند اين سخن درست بود و نمي توانستيم مسعده را مشمول عبارت بدانيم اما دليلي بر اين مطلب نداريم.

بنابراين علي بن ابراهيم مي‌گويد تمام کساني که نامشان را در اين کتاب برده‌ام شيعه ثقه هستند و اکنون نسبت به يک شهادت که شيعه بودن رجال اسنادش باشد معارضه پيدا مي‌کند با فرمايش مرحوم شيخ طوسي که مي‌گويد وي عامي است و نيز با فرمايش مرحوم کشي که مي‌گويد وي بتري است و در نتيجه اين شهادت نسبت به وي تعارض و تساقط مي‌کنند ولي شهادت ديگر علي بن ابراهيم که وثاقت مسعده باشد داراي معارض نيست و از اين رو اخذ مي‌شود.

�. تفسير القمي، ج‏1، ص: 4


�. چه در مورد کلمه «ما» قائل به عموم وضعي شويم -کما اين که بعضي قائلند- و چه اطلاق استفاده کنيم داراي چنين معنايي است.





PAGE  
5

