           خارج اصول فقه: استاد شب زنده دار (مدظله)                                        زمان: سال 92 - جلسه 13 
    موضوع عام: مطهرات                                                                               موضوع خاص: اسلام / شرائط مطهِّر و مطهَّر

بسمه تعالي

به دليل سوم شرط اول از شرايط مطهريت اسلام رسيديم. در اين دليل صاحب جواهر به مرسله عثمان بن عيسي استدلال فرموده بودند:

«عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا عَنْ أَحْمَدَ بْنِ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ عُثْمَانَ بْنِ عِيسَى عَنْ رَجُلٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عليه السلام قَالَ: مَنْ شَكَّ فِي اللَّهِ بَعْدَ مَوْلِدِهِ عَلَى الْفِطْرَةِ لَمْ يَفِئْ
 إِلَى خَيْرٍ أَبَداً.»
 
موضوع روايت صريح در مرتد فطري است. صاحب جواهر استدلال فرموده بودند که طهارت بدن هم يکي از خيرهاست پس طهارت بدن هم به مرتد بر نمي گردد.

مناقشه اول: ضعف سند

در سند روايت «عن رجل» ذکر شده است بنابراين سند روايت مرسل است.

جواب اول: جبر ضعف سند بواسطه عمل اصحاب

صاحب جواهر فرموده اند مشهور بين اصحاب بلکه متسالم عليه و معروف بين ايشان اين است که توبه مرتد فطري قبول نيست و مرتد فطري بعد از توبه به نجاست باقي مي ماند. بنابراين ضعف سند اين روايت به عمل مشهور جبران مي شود.

«مرسل عثمان بن عيسى  «من شك في الله بعد مولده من الفطرة لم يفي‌ء إلى خير أبدا»‌المنجبر سنده بما عرفت.»

اشکال اول: بطلان مبنا

اين جواب مشتمل بر يک کبري و يک صغراست. کبراي اين مطلب اين است که در اصول قائل شويم خبر ضعيف به واسطه عمل اصحاب جبران مي شود. اين در اصول محل کلام است و هر کس بايد طبق مسلک خودش عمل کند. محقق خويي و بعض اساتيد اين کبري را نمي پذيرفتند.ا

پاسخ: پذيرش مبنا در صورت احراز استناد اصحاب

البته حق در مسئله اين است که اگر عمل اصحاب محرز شود باعث اطمينان انسان مي شود به شرط اين که استناد به روايت کرده باشند.

اشکال دوم: عدم احراز استناد اصحاب به روايت

اين اشکال صغروي است به اين بيان که جبر سند در جايي است که استناد اصحاب به روايت را بدانيم نه اين که تنها عملشان مطابق مدلول روايت باشد زيرا ممکن است به روايت عمل نکرده و به دليل ديگري استناد کرده باشند. در اين صورت جبر ضعف سند نمي شود. در اينجا فرضا بين اصحاب مسئله نجاست وجود داشته باشد اما استناد به اين روايت در هيچ کتاب فقهي از قدماي اصحاب ديده نشده است. به آيات استناد کرده اند اما استناد به اين روايت احراز نشده است. پس صغراي جبر ضعف سند محرز نيست.

اشکال سوم: عدم شهرت نجاست مرتد فطري 

علاوه بر اين اساسا صغراي اين که مشهور اصحاب قائل به نجاست مرتد فطري باشند ثابت نيست. بله جم غفيري قائل به اين مطلب هستند اما اين که معروف و مشهور بين اصحاب باشد اين گونه نيست.

جواب دوم: صحت روايت به جهت اشتمال بر اصحاب اجماع

در سند عثمان بن عيسي وجود دارد. کشي در ضمن معرفي اصحاب امام کاظم و امام رضا عليه السلام ايشان را جزء اصحاب اجماع معرفي مي کند. صاحب جواهر و محدث نوري و بعض اساتيد قائلند به اين که عبارت مرحوم کشي -اجمعت العصابه علي تصحيح ما يصح عن جماعة- معنايش اين است که هر گاه در روايتي سلسله سندي تا اين جماعت تمام بود و براي ما ثابت شد که اصحاب اجماع اين روايت را نقل کرده اند در اين صورت حديث به اجماع همه صحيح است و به مابعد نظر نمي شود و در واقع اين افراد کساني هستند که احاديث مسلم صادر شده را نقل مي کنند. بنابراين دراين جا اگر چه عثمان بن عيسي از «رجل» نقل مي کند اما اين مشکل ايجاد نمي کند. زيرا حتي اگر مسلم الضعف بود روايت صحيح بود چه برسد به اين که شايد رجل ثقه بوده است.

اشکال اول: عدم پذيرش مبنا در مورد اصحاب اجماع

اشکال کبروي اين مطلب اين است که معناي اين عبارت اين نيست که حديث مروي از معصوم صحيح است ولو به واسطه نقل کنند بلکه معناي آن اين است که سخن اينان درست است و در چنين رواياتي سخن اينان اين است که اين حديث را راوي قبل از ايشان از راوي قبل نقل کرده است اينان نمي گويند مثلا امام صادق اين گونه فرموده بلکه مي گويند فلاني گفت که فلاني گفت که امام صادق فرموده اند. همه به اتفاق قائل صحت اخبار اين جماعت هستند و سخنانشان را صحيح مي دانند. تفاوت بين اصحاب اجماع و ساير رواتي که توثيق شده اند همين است که رواة ديگري را بعضي توثيق کرده اند و ممکن است ديگران توثيق کنند اما اجماع بر توثيق اين گروه و صحت سخنانشان است.

اشکال دوم: عدم وجود عثمان بن عيسي در اصحاب اجماع

صاحب جواهر با اين که مبناي اصحاب اجماع را ميپذيرد اما در مرود اين روايت تنها به انجبار عمل تمسک کرده است شايد به اين دليل است که صغراي مطلب محل اشکال است. زيرا اگر چه در کتب رجال نقل شده که کشي ايشان را از اصحاب اجماع قرار داده است اما اين نقل صحيح نيست. وقتي به کشي مراجعه کنيم مي بينيم فرموده است که بعضي ايشان را از اصحاب اجماع مي دانند. پس خود کشي شهادت نمي دهد که از اصحاب اجماع است و اين بعض مجهول است. به عبارت ديگر چون آن بعضي که کشي نقل مي کنند وثاقتشان براي ثابت نيست فلذا شهادتشان براي ما حجت نيست. به خصوص که عثمان بن عيسي از واقفي هاي بسيار شديد و از سران واقفه است اگر چه گفته شده که بعدا برگشته است اما خود اين استبعاد ايجاد مي کند که از اصحاب اجماع آن گونه باشد که همه اجماع داشته باشند. 

عدم استدلال صاحب جواهر به اصحاب اجماع بودن عثمان بن عيسي دقت صاحب جواهر را مي رساند که با اين کبري را قبول دارد اما به اين راه اصلا اشاره نکرده است.

جواب سوم: وجود روايت در کافي
اين روايت مروي در کافي شريف است پس مشمول شهادت کليني بر صحت روايات کافي است.

البته اين راه مبنايي است اما نزد ما پذيرفته است.

مناقشه دوم: اخصيت دليل از مدعا

اين روايت در مورد «من شک في الله» است نه هر مرتد فطري. حتي مشرک را هم شامل نمي شود. کسي که اصل الوهيت و خداي متعال را انکار مي کند يا شک مي کند. من شک في الله يعني کسي که يک امر به اين مقدار ضروري را انکار مي کند. امري که در قرآن شريف مي فرمايد اگر از ايشان بپرسي من خلق السماوات و الارض ليقولن الله
 يا  أ في الله شک فاطر السماوات و الارض
. انسانهاي که اين مطلب را انکار کنند معلوم مي شود اين قدر از فهم و درک و شعور و انصاف به دورند که هيچ گاه به خير برنمي گردند زيرا مطلب به اين ضروري را انکار يا شک مي کنند
. بنابراين شامل کسي که خدا را قبول دارد اما شريک قائل است يا اين که در صفات جمال و جلال شک پيدا مي کند يا در رسالت شک دارد –چه رسالت به معناي عام يا به معناي خاص يعني رسالت شخص رسول اکرم- نمي شود. مگر اينکه کسي ادعاي عدم فصل کند و بگويد بين اينها فصلي نيست و اين ادعا هم عدتها علي مدعيها. زيرا ممکن است با هم تفاوت داشته باشد.

صاحب جواهر عبارتي دارند فرموده اند: المنجبر سنده بما عرفت (بماعرفت را شهرت و معروفيت معنا کرديم) کمتنه لو کان محتاجا. مي فرمايند ضعف سند منجبر است همانند متنش اگر محتاج به انجبار باشد. معلوم مي شود که صاحب جواهر هم در متن روايت کاستي مي بيند و ميخواهد آن را با جبر حل کند. شايد آن کاستي همين مطلب است که اين روايت متعرض من شک في الله است. اما اين جبران مي شود به عمل اصحاب. زيرا اصحاب مطلق فرموده اند و مسئله را به خصوص من شک في الله اختصاص نداده اند.

از اينجا استفاده مي شود که مبناي اصولي صاحب جواهر هم جبر سندي است و هم جبر دلالي.

اما اين اشکال وجود دارد و رفع آن به عمل اصحاب و امثال آن ممکن نيست.

مناقشه سوم: تعارض با روايات دال بر رجوع به خير

اين روايت با سه روايتي که قبلا خوانديم معارض است. در اين روايات تصريح شده که مرتد ولو فطري باشد اگر بعدا توبه و اصلاح کند به خير برميگردد. 
اين روايات عبارتند از:

روايت اول: روايت اول باب سي ام از ابواب مقدمات عبادات

«مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ بِإِسْنَادِهِ عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ عَنْ عَلِيِّ بْنِ الْحَكَمِ عَنْ مُوسَى بْنِ بَكْرٍ عَنْ زُرَارَةَ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ع قَالَ: مَنْ كَانَ مُؤْمِناً فَحَجَ‏ وَ عَمِلَ فِي إِيمَانِهِ ثُمَّ أَصَابَتْهُ فِي إِيمَانِهِ فِتْنَةٌ فَكَفَرَ ثُمَّ تَابَ وَ آمَنَ قَالَ يُحْسَبُ لَهُ كُلُّ عَمَلٍ صَالِحٍ عَمِلَهُ فِي إِيمَانِهِ وَ لَا يَبْطُلُ مِنْهُ شَيْ‏ءٌ.»
طبق اين روايت مرتد به خير برمي‌گردد. البته اين روايت هم شامل مرتد فطري و ملي مي شود در حالي که حديث مورد بحث تنها در مورد مرتد فطري بود. اگر قول به عدم فصل را اضافه نکنيم و عموم نفهميم نسبت عام و خاص است در نتيجه تخصيص مي خورد و ميگوييم از اين روايت که فرموده است اعمال مرتد قبول است، مرتد فطري استثناء مي شود. البته اين با صرف نظر از اشکال قبلي است يعني در صورتي است که من شک في الله را عام معنا مي کنيم و بگوييم شامل هر گونه مرتدي مي شود و گرنه روايت مورد بحث نسبت به اين روايت اخص مطلق مي شود.

اما مرحوم تبريزي فرموده اند قدر متيقن روايت مرتد فطري است و مسلما مرتد فطري را مي فرمايند زيرا اکثر کساني که اين مشکلات در مورد آنها وجود دارد کساني هستند که مسلمان بودند و شبهه اي برايشان پيدا شده و کافر شده اند و مراد اين نيست که امتياز خاصي براي مرتد ملي قائل شود.

سند اين روايت مشتمل است بر موسي بن بکر که بعضي او را ثقه نمي دانند و همچنين مشتمل بر حسين بن علي است که در سند ها اختلاف است که آيا حسن بن علي است يا حسين بن علي که قبلا بحثش را مطرح کرديم اما چون ما روايت صحيح السند داريم معطل آن نمي شويم.

روايت دوم: باب نود و نه از ابواب مرتد باب صحه التوبه من المرتد

«مُحَمَّدُ بْنُ يَعْقُوبَ عَنْ عَلِيِّ بْنِ إِبْرَاهِيمَ عَنْ أَبِيهِ عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ وَ غَيْرِهِ عَنِ الْعَلَاءِ بْنِ رَزِينٍ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ عَنْ أَبِي‏جَعْفَرٍ ع قَالَ: مَنْ كَانَ مُؤْمِناً فَعَمِلَ خَيْراً فِي إِيمَانِهِ ثُمَّ أَصَابَتْهُ فِتْنَةٌ فَكَفَرَ ثُمَّ تَابَ بَعْدَ كُفْرِهِ كُتِبَ لَهُ وَ حُسِبَ لَهُ كُلُّ شَيْ‏ءٍ كَانَ عَمِلَهُ فِي إِيمَانِهِ وَ لَا يُبْطِلُهُ‏ الْكُفْرُ إِذَا تَابَ بَعْدَ كُفْرِهِ.»

اين روايت نيز دلالت بر رجوع الي الخير دارد. اين روايت موثقه است. در مباني منهاج الصالحين در همين بحث تنها روايت قبلي را ذکر فرموده اند و به سند آن از جهت اشتمال بر موسي بن بکر اشکال کرده اند و توجه نفرموده اند که در اين باب روايتي که سندش تمام است نيز وجود دارد.

روايت سوم: روايت دهم از باب صحه التوبه من الکبائر

«وَ فِي عُيُونِ الْأَخْبَارِ عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ أَحْمَدَ الْبَيْهَقِيِّ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ يَحْيَى الصَّوْلِيِّ عَنْ عَوْنِ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ سَهْلِ بْنِ الْيَسَعِ قَالَ: سَمِعَ‏ الرِّضَا ع بَعْضَ أَصْحَابِهِ يَقُولُ لَعَنَ اللَّهُ مَنْ حَارَبَ عَلِيّاً ع- فَقَالَ لَهُ قُلْ إِلَّا مَنْ تَابَ وَ أَصْلَحَ ثُمَّ قَالَ ذَنْبُ مَنْ تَخَلَّفَ عَنْهُ وَ لَمْ يَتُبْ أَعْظَمُ مِنْ ذَنْبِ مَنْ قَاتَلَهُ ثُمَّ تَابَك.»

اين روايت نيز دلالت بر بازگشت مرتد به خير دارد زيرا کساني که توبه کرده اند را استثناء مي کنند بنابراين با روايت مورد بحث که فرموده لم يفي الي الخير معارضه مي کند.

وقتي اين سه روايت تعارض کردند اگر هيچ کدام مرجحي نداشته باشند تساقط مي کنند. اگر هم بگوييم اين روايات ثلاث ترجيح دارند زيرا موافق قرآن هستند مانند آياتي که فرموده الا من تاب و اصلح و عمل صالحا که اطلاق اين آيات دلالت دارد.

همچنين آيه شريفه ان الله لايغفر ان يشرک به و يغفر ما دون ذلک لمن يشاء
البته اين در صورتي است که ما دون ذلک را پايين تر معنا نکنيم زيرا قبول نداشتن خداوند پايين تر از شرک نيست. اگر ما دون ذلک به معناي گناهان غير شرک باشد در اين صورت شامل کسي که شک در خدا دارد نيز مي شود و ممکن است خداوند چنين کسي را ببخشد. اشکالي ندارد کساني که منکر بوده اند اما بعدا حق را دريافته اند جزء کساني باشند که خداوند آنها را مي بخشد اما مشرکها را نبخشد.

بنابراين يا تعارض و تساقط مي کنند و يا اين که رواياتي که دلالت بر برگشت به خير دارد مرجح دارند..

مناقشه چهارم: مخالفت مفاد روايت با ما هو المقطوع

مفاد اين روايت مخالف با ما هو المقطوع است. آن چه مقطوع است بعضي از امور است. 

يکي از آن موارد، موردي است که صاحب جواهر به آن اشاره و آن را دفع نموده اند و حاج آقا رضا در مصباح الفقيه و آقاي خويي آن را زياد دنبال کرده اند :

مقدمه اول: قطعا مرتد فطري بعد از رجوع و توبه مکلف به اعمالي است که مشروط به طهارت است. اين گونه نيست که نماز و ديگر فروع بر مرتد فطري که توبه کرده واجب نباشد و نماز مشروط به طهارت است هم طهارت بدن و لباس و هم طهارت حدثي که لازمه اش طهارت خبثي است. همچنين روزه مشروط به طهارت حدثيه است در بعضي فروض –باقي نماندن بر جنابت- که اين طهارت نيز مشروط به طهارت خبثيه است زيرا بايد آبي که مي خواهد با آن غسل کند و همچنين بدنش نجس نباشد.

بنابراين مکلف بودنش مقطوع است اگر چه صاحب جواهر دغدغه اي دارند و مي فرمايند معلوم نيست چون شارع او را به منزله ميت قرار داده است فلذا حکم تقسيم اموال و ابانه زوجه بر او بار شده است. اما به قول مرحوم خويي نمي‌توان تفوه به اين مطلب نمود زيرا قرار دادن اين دو حکم معنايش کالميت بودن نيست و مسلما مکلف به نمازي است که لاتسقط بحال و يا روزه و غير آن.

مقدمه دوم: امکان ندارد شارع او را مکلف به نماز بکند در حالي که به خاطر نجاست قدرت بر انجام آن نداشته باشد.

بنابراين قطع به اين که مکلف به تکاليف است موجب مي شود قطع پيدا کنيم به اين که مي تواند نماز و مانند آن را انجام دهد و قطع به انجام اين احکام مستلزم قطع به قدرت براي تحصيل شرايط است و قطع به آن مستلزم اين است که بدنش طاهر مي شود و نجاست ذاتيه ندارد.

وقتي اين مقطوع شد نتيجه اش خروج از «لم يفي الي الخير» است. اين روايت اگر شامل اين مورد شود خلاف مقطوع را شامل مي شود. پس بايد تخصيص بزنيم اگر هم نتوانيم تخصيص بزنيم قدح در روايت مي شود زيرا معلوم مي شود راوي اشتباه کرده و از امام عليه السلام خوب نقل نکرده است.

جواب اول: کالميت بودن مرتد فطري
صاحب جواهر مقدمه اول را انکار کرده و فرموده ما چنين قطعي نداريم و اين شخص مانند ميت مي ماند.

اشکال:
اين مطلب را اگر چه صاحب عظمتي همچون صاحب جواهر بيان کرده است اما محققين بعد آن را قبول نکرده اند و فرموده اند مقطوع است که اين شخص کالبهائم يا کالميت نيست. اين که امر به ارشاد و هدايت مردم شده است نشان دهنده اين است که هر کسي مرتد شد ديگر مکلف به احکام نباشد.

جواب دوم: اشتراط تکليف به قدرت ذاتي
چنين کساني با اين که قادر به انجام تکليف نيستند اما مکلف هستند زيرا عدم قدرت، ذاتي نيست. آن چه قبيح است اين است که تکليف متوجه کسي بشود که ذاتا قدرت بر انجام مأمور به ندارد. اما کسي که ذاتا قدرت دارد و به خاطر فعل خودش غيرقادر شده تکليف متوجهش است و به خاطر ترکش عقاب مي شود زيرا الامتناع بالاختيار لاينافي الاختيار. مانند کسي که از پشت بام خودش را پرت کرده است. اگر چه بعد از پرت شدن نمي تواند خودش را بگيرد زمين نخورد اما آيا براي او قتل نفس حرام نيست؟
�. فاء یفیء ای رجع


�. کافی ج2 ص400


�. جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام، ج‌6، ص: 294


�. وَ لَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّماواتِ وَ الْأَرْضَ وَ سَخَّرَ الشَّمْسَ وَ الْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّى يُؤْفَكُون‏(عنکبوت/61)


�. قالَتْ رُسُلُهُمْ أَ فِي اللَّهِ شَكٌّ فاطِرِ السَّماواتِ وَ الْأَرْض‏(ابراهیم/10)


�. شک در این روایت اعم از این است که همره انکار باشد یا نباشد.


�. وسائل الشيعة، ج‏16، ص: 104 ح1


�. وسائل الشيعة، ج‏15، ص: 335





PAGE  
6

