           خارج اصول فقه: استاد شب زنده دار (مدظله)                                        زمان: سال 92 - جلسه 124 
          موضوع عام: مطهرات                                                                      موضوع خاص: اسلام/تعريف‌اسلام/بررسي‌امور‌هشتگانه

بسمه تعالي

«أَخْبَرَنِي جَمَاعَةٌ عَنِ التَّلَّعُكْبَرِيِّ عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عَلِيٍّ الرَّازِيِّ عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الْبَلْخِيِّ عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مَابُنْدَارَ الْإِسْكَافِيِّ عَنِ الْعَلَاءِ الْمَذَارِيِ‏ عَنِ الْحَسَنِ بْنِ شَمُّونٍ قَالَ: قَرَأْتُ هَذِهِ الرِّسَالَةَ عَلَى عَلِيِّ بْنِ مَهْزِيَارَ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ الثَّانِي بِخَطِّهِ‏ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ‏ يَا عَلِيُّ أَحْسَنَ اللَّهُ جَزَاكَ وَ أَسْكَنَكَ جَنَّتَهُ وَ مَنَعَكَ‏ مِنَ‏ الْخِزْيِ‏ فِي الدُّنْيَا وَ الْآخِرَةِ وَ حَشَرَكَ اللَّهُ مَعَنَا يَا عَلِيُّ قَدْ بَلَوْتُكَ وَ خَيَّرْتُكَ فِي النَّصِيحَةِ وَ الطَّاعَةِ وَ الْخِدْمَةِ وَ التَّوْقِيرِ وَ الْقِيَامِ بِمَا يَجِبُ عَلَيْكَ فَلَوْ قُلْتَ إِنِّي لَمْ أَرَ مِثْلَكَ لَرَجَوْتُ أَنْ أَكُونَ صَادِقاً فَجَزَاكَ اللَّهُ جَنَّاتِ‏ الْفِرْدَوْسِ نُزُلًا فَمَا خَفِيَ عَلَيَّ مَقَامُكَ وَ لَا خِدْمَتُكَ فِي الْحَرِّ وَ الْبَرْدِ فِي اللَّيْلِ وَ النَّهَارِ فَأَسْأَلُ اللَّهَ إِذَا جَمَعَ الْخَلَائِقَ لِلْقِيَامَةِ أَنْ يُحِبُّوكَ بِرَحْمَةٍ تَغْتَبِطُ بِهَا إِنَّهُ سَمِيعُ الدُّعَاء»

اين نامه تقدير نامه امام جواد عليه السلام است نسبت به علي بن مهزيار و اين براي ما طلاب نشان دهنده راهي است که باعث خوشنودي و رضايت آنهاست.

 گفته شد دو دسته دليل وجود داشت. بعضي ادله دلالت داشت بر اين که يقين در دخول در اسلام معتبر نيست و ادله ديگر دلالت بر اعتبار يقين داشت.

براي جمع بين اين دو دليل و اين که در قبال اين دوطائفه چه موقفي بايد داشته باشيم راه حل اول اين بود که بگوييم جمع دلالي وجود دارد که بيان شد.
راه دوم:
بيرون از اين دو طائفه رواياتي وجود دارد که شاهد جمع بين اين دو طائفه هستند و نتيجه اين است که يقين لازم نيست.

شاهد جمع صحيحه محمد بن مسلم است.
«و عن عدة من أصحابنا عن أحمد بن محمد بن خالد عن أبيه عن خلف بن حماد عن أبي أيوب عن محمد بن مسلم قال‏ كنت عند أبي عبد الله ع جالسا عن يساره و زرارة عن يمينه فدخل عليه أبو بصير- فقال يا أبا عبد الله ما تقول فيمن شك في الله فقال كافر يا أبا محمد- قال فشك في رسول الله فقال كافر ثم التفت إلى زرارة فقال إنما يكفر إذا جحد.»

جحد را علما به «انکار به لسان» معنا کرده‌اند يعني  کسي که در دلش شک کند و آن را به زبان بياورد، کافر است. 
اين صحيحه هم شاهد جمع و هم حاکم مي‌تواند باشد. شاهد جمع است از باب اينکه اگر به هر دو طائفه نگاه شود مشاهده مي‌شود که به حسب ظاهر با هم سازگاري ندارند و اين صحيحه شاهد است که آن دو طائفه چگونه با هم إلتيام دارند و وجه إلتيام به اين است که از اين صحيحه دانسته مي‌شود آن روايات که مي‌گويد: اگر کسي شهادتين را إظهار نمايد ولو شک در قلب داشته باشد مسلمان است، مربوط به مواردي است که إظهار شک و انکار لساني نداشته باشد و آن رواياتي که مي‌گويد: شخص شاک کافر است ولو شهادتين را إظهار کرده باشد، مربوط به مواردي است که إظهار شک و انکار لساني داشته باشد.

اين صحيحه حاکم و مفسِّر است از باب اينکه اگر به هر يک از روايات جداگانه نگاه شود، شارح و تفسير کننده روايت است يعني اگر گفته شده: کسي شهادتين را إظهار نمايد ولو شک در قلب داشته باشد مسلمان است، به اين شرط است که إظهار شک و انکار لساني نداشته باشد و اگر گفته شده: شخص شاک کافر است ولو شهادتين را إظهار کرده باشد، به اين شرط است که إظهار شک و انکار لساني داشته باشد.
اشکال راه دوم:
اين معنا با معناي گفته شده در معظم کتب لغت سازگاري ندارد زيرا در لغت جحد به معناي انکار با علم است و بدين جهت اين روايت نمي‌تواند شاهد باشد. 
صحاح:
«الجُحُودُ: الإنكار مع العلم.»

مجمع البحرين:  
«قوله تعالى: وَ جَحَدُوا بِهٰا وَ اسْتَيْقَنَتْهٰا أَنْفُسُهُمْ [27/ 14] أي جحدوا بالآيات بألسنتهم و استيقنوها في قلوبهم. و الاستيقان أبلغ من الإيقان. و الجحود هو الإنكار مع العلم، يقال جحد حقه جحدا و جحودا: أي أنكره مع علمه بثبوته. قوله: يَجْحَدُونَ* [6/ 33] أي ينكرون ما تستيقنه قلوبهم.»

مفردات راغب: 
«الجُحُود: نفي ما في القلب إثباته، و إثبات ما في القلب نفيه، يقال: جَحَدَ جُحُوداً و جَحْداً قال عزّ و جل: وَ جَحَدُوا بِهٰا وَ اسْتَيْقَنَتْهٰا أَنْفُسُهُمْ [النمل/ 14]، و قال عزّ و جل: بِآيٰاتِنٰا يَجْحَدُونَ* [الأعراف/ 51].»

لسان العرب:

«الجَحْدُ و الجُحُود: نقيض الإِقرار كالإِنكار و المعرفة»

الطراز الاول:

«جَحَدَهُ‏ حقَّهُ و بَحقِّه- كمَنَعَ- جَحْداً و جُحُوداً: نَفَاهُ على عِلْمِهِ بثُبوتِهِ»

جواب‌هاي اشکال:

جواب اول:

بر فرض در لغت جحد به معناي انکار با علم باشد ولي در خصوص روايت مورد بحث جحد به اين معنا استعمال نشده است بلکه در معناي ديگر به صورت مجاز استعمال شده است زيرا موضوع سوال سائل شک است چون سائل سوال کرد که من شک في الله و من شک في رسول الله صلي الله عليه و آله و امام عليه السلام در همين فرضِ شک فرموده است که اگر جحد کند کافر مي‌باشد و همچنين واژه جحد در اين روايت به معناي انکار قلبي نيست زيرا فرض بر اين است که شخص شک در قلب دارد و از اين رو قطعا جحد قلبي را دارد.

بنابر اين با توجه به سوال سائل معناي جحد همان انکار به لسان است و مقصود از انکار لساني اين است که با کاري عدم اعتقاد خود را إظهار نمايد مانند مقاله نوشتن. 

«إذا جحد اي إذا أظهر عدم اعتقاده»
جواب دوم:
در لغت هم واضح نيست که واژه جحد به معناي انکار با علم باشد بلکه جحد به معناي انکار است چه اينکه علم داشته باشد يا نداشته باشد و شاهدش اين است که اگر واژه جحد به معناي انکار با علم باشد ديگر در آيه «وَ جَحَدُوا بِها وَ اسْتَيْقَنَتْها أَنْفُسُهُمْ‏ ظُلْماً وَ عُلُوًّا»
 تقييد و تاکيد نمودن «وَ جَحَدُوا بِها» به عبارت «وَ اسْتَيْقَنَتْها أَنْفُسُهُمْ» لزوم نداشت زيرا خود عبارت «وجحدوا بها» مي‌رساند که انکار آنها از روي علم مي باشد. از اين رو دانسته مي‌شود که در عرف و در لغت واژه جحد به معناي انکار لساني است ولو در قلب شک داشته باشد ولي در آيه شريفه فرد شاخص آن که انکار با يقين و علم باشد، بيان مي‌شود.
لغويين بعد از معنا کردن واژه جحد، آيه را ذکر کرده‌اند و از اين به دست مي‌آيد که ممزوج شده معناي لغوي با آيه و از اين رو گفته شده است که جحد در مواردي است که انکار با علم باشد.

راه سوم:
جمع عرفي و شاهد جمع وجود ندارد لذا اين دو طائفه با هم تعارض مي‌کنند و بايد قواعد باب تعارض را إعمال نمود و نتيجه اين است که يقين لازم نيست.
در اين صورت سه بيان براي اتخاذ رواياتي که مي‌گويد: در اسلام يقين شرط نيست، وجود دارد.
 بيان اول: 
طائفه‌اي که يقين را در تحقق اسلام لازم مي‌داند، مخالف سنت قطعيه است زيرا مسلم است که رسول الله صلي الله عليه و آله اسلام کساني مانند ابوسفيان را که در قلب يقين نداشتند پذيرفته‌اند و اين سيره در زمان امام علي عليه السلام و بعد از ايشان نيز حتي در خلفاء غاصب استمرار داشته است و يکي از شرايط حجيت خبر واحد اين است که مخالف با سنت قطعيه نباشد ولو آن خبر معارض نداشته باشد.
 بيان دوم: 
بر فرض مخالفت با سنت قطعيه از شرايط حجيت خبر واحد نباشد چنانچه در معمول کلمات اين شرط ذکر نشده است ولي اين دو طائفه تعارض مي‌کنند و نوبت به إعمال قواعد باب تعارض مي‌رسد و در اين صورت رواياتي که مي‌گويد: در اسلام يقين شرط نيست، موافق کتاب است زيرا در سوره حجرات آيه 14 آمده است:

«قالَتِ الْأَعْرابُ آمَنَّا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَ لكِنْ‏ قُولُوا أَسْلَمْنا وَ لَمَّا يَدْخُلِ الْإيمانُ في‏ قُلُوبِكُمْ وَ إِنْ تُطيعُوا اللَّهَ وَ رَسُولَهُ لا يَلِتْكُمْ مِنْ أَعْمالِكُمْ شَيْئاً إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحيمٌ»

البته بنابر اينکه مقصود از عبارت «لَمَّا يَدْخُلِ الْإيمانُ في‏ قُلُوبِكُمْ» عدم علم باشد که معمول مفسرين نيز اينگونه معنا فرموده‌اند و يکي از مرجحات باب تعارض موافقت با کتاب است.

 بيان سوم: 
اگر از موافقت با کتاب صرف نظر شود باز رواياتي که مي‌گويد: در اسلام يقين شرط نيست، بايد اخذ نمود زيرا اين روايات موافق با سنت است. البته بنابر اينکه موافقت با سنت از مرجحات باشد.
مورد سوم: عقد القلب
برخي قائلند که يقين لازم نيست ولي بايد در نهاد و ضمير و قلب خود بناء بگذارد که دين من اسلام است ولو يقين هم نداشته باشد مانند اينکه برخي از علماي مسيحي با اينکه اسلام را حق مي‌دانند ولي بنائ خود را بر اين گذاشته‌اند که به دين مسيحيت عمل کنند.

دليل اول: 
«255 عَنْهُ عَنْ أَبِيهِ عَنِ ابْنِ سِنَانٍ عَنِ ابْنِ بُكَيْرٍ عَنْ زُرَارَةَ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ع‏ قَالَ: لَوْ أَنَّ‏ الْعِبَادَ وَصَفُوا الْحَقَ‏ وَ عَمِلُوا بِهِ‏ وَ لَمْ يَعْقِدْ قُلُوبُهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ مَا انْتَفَعُوا.»

تقريب استدلال:

اگر مردم حق را وصف کنند و بگويند خدا يکي است و پيامبر صلي الله عليه و آله رسول خدا مي‌باشد و عمل هم بکنند ولي قلبشان بر حق بودن اين مطلب گره نخورده باشد، بهره اي نخواهند برد و مقتضاي اطلاق «ما انتفعوا» اين است که نه در دنيا و نه در آخرت انتفاعي نمي‌برند. بنابر اين حقن دماء و اموال، و مناکحه با مسلمين و ارث بردن و مانند اينها براي اينان پيش نخواهد آمد.
�. بحار الانوار ج50 ص105


�. وسائل الشيعة، ج‏28، ص: 356


�. الصحاح - تاج اللغة و صحاح العربية، ج‌2، ص: 451


�. مجمع البحرين، ج‌3، ص: 20


�. مفردات ألفاظ القرآن، ص: 187


�. لسان العرب، ج‌3، ص: 106


�. بزرگان علماء مانند مرحوم شيخ انصاري ره در مباحث فقهي خود از اين کتاب نقل مي‌نمايند.


�. الطراز الأول، ج‏5، ص: 259 - 260


�. نمل / آيه 14: و با آنكه دلهايشان بدان يقين داشت، از روي ظلم و تكبّر آن را انكار كردند.


�. [برخى از] باديه‏نشينان گفتند: «ايمان آورديم.» بگو: «ايمان نياورده‏ايد، ليكن بگوييد: اسلام آورديم.» و هنوز در دلهاى شما ايمان داخل نشده است. و اگر خدا و پيامبرِ او را فرمان بريد از [ارزشِ‏] كرده‏هايتان چيزى كم نمى‏كند. خدا آمرزنده مهربان است.»


�. المحاسن، ج‏1، ص: 248 – 249؛ بحار الأنوار، ج‏65، ص: 281





PAGE  
3

