درس خارج فقه استاد شب زنده‌دار دام ظله
موضوع: بیع



تاریخ 21/01/1400

جلسه 88
اعوذ بالله من الشیطان الرجیم 
بسم الله الرحمن الرحیم 
الحمدلله رب العالمین و صلی الله تعالی علی سیدنا و نبینا ابوالقاسم محمد و علی آله الطیبین الطاهرین المعصومین لا سیما بقیة الله فی الارضین ارواحنا فداه و عجل الله تعالی فرجه الشریف و اللعنة الدائمه علي اعدائهم اجمعين.
شرط بعدي كه براي متعاقدين در تحرير فرمودند شرط پنجم، «الخامس: كونهما مالكين للتصرّف فلا يقع المعاملة من غير المالك إذا لم يكن وكيلاً عنه أو ولياً عليه كالأب و الجدّ و الأب و الوصيّ عنهما و الحاكم و لا من المحجور عليه لسفه أو فلس أو غير ذلك من اسباب الحجر» 
فقها در تعبير از اين شرط، اختلاف در تعبير دارند. امام در تحرير الوسيله كه خب طبعاً لوسيلة النجاة مرحوم سيد قدس سره خيلي از موارد هست مي‌فرمايند «كونهما مالكين للتصرّف»،‌ بايد بايع و مشتري مالك تصرّف باشند. يعني اختياردار تصرّف باشند. بنابراين اگر انشاء‌كننده‌ي بيع يا انشاء‌كننده‌ي شراء مالك اين كار و اختياردار اين كار و سلطان بر اين كار نباشد معامله‌اش باطل است. به اين معنا بطلان که بعد مي‌گوييم يعني بالفعل نقل و انتقالي حاصل نمي‌شود بالفعل درست نيست. حالا اگر بعداً رضاي مالك، رضاي من له السلطة و التصرّف و مالك تصرف به آن الحاق پيدا كرد چه مي‌شود؟‌ آن بحث بعدي است كه بحث فضولي است. 
«فلا يقع المعاملة من غير المالك» اگر اين عبارت تا همين‌جا بود من غير المالك را ما چه معنا مي‌كرديم؟ مالك تصرّف. چون شرط اين است كونهما مالكين للتصرف فلا يقع المعاملة من غير المالك، پس از غير مالك است يعني همين مالكي كه گفتيم. الف و لام آن عهد ذكري است همين مالكي كه گفتيم. از غير آن. منتها چون عبارت بعد ضميمه شده اين مالك اين‌جا مقصود مالك متاع است، نه مالك تصرّف. چون مالك تصرف اعم است از مالك متاع، وكيل هم مالك تصرّف است. وليّ هم مالك تصرف است ولو مالك عين نيست. حاكم شرع هم در يك مواردي مالك تصرف است ولو مالك نيست. اولياء همين‌جور هستند در مقام، بر صغار، بر فلان مالك تصرّف هستند ولي مالك عين نيستند. 
عبارت بعدي ايشان اين بود «و لا يقع المعاملة من غير المالك إذا لم يكن وكيلاً عنه أو ولياً عليه كالأب و الجد و الجد للأب» جد امّي فايده‌اي ندارد. ولايت ندارد. «و الوصيّ عنهما» عن الاب يا عن الجد، «و الحاكم» خب با اين اضافه و ضميمه كه إذا لم يكن ولياً وكيلاً عنه، اين معلوم مي‌شود كه مالك، مالك عين است و الا تكرار لازم مي‌آيد يعني از غير مالك، وقتي اين مالك و غير مالك و اين‌ها نباشد كه اگر اين‌ها باشد مالك تصرف است. ديگر شرط نمي‌خواهد بكند. پس مقصود اين است كه وقتي كه از غير مالكِ عين، صحيح نيست. وقتي كه آن غير مالك عين وكيل نباشد. وقتي غير مالك عين ولي نباشد. اما اگر وكيلاً عنه بود يا ولياً عليه بود ديگر جايز است. آن وقتي از عبارت استفاده مي‌شود كه دو صورت تصوير دارد براي غير مالك عين كه مي‌تواند. يكي اين‌كه وكيل باشد و يكي اين كه ولي باشد. 
خود مالك عين هم باز كافي نيست، فقط مالك عين بودن كه مالك تصرّف نمي‌شود. ملازمه ندارد مالك عين بودن و مالك تصرف. ممكن است كه مالك عين باشد ولي محجور باشد. «لسفهٍ» سفيه است. مالك عين است ولي سفيه است. تصرّف نمي‌تواند بكند يا مفلّس است. خب مالك عين است اما حق تصرف ندارد. يا غير بالغ رشيد، غير رشيد است و يا موارد ديگر. «و لا من المحجور عليه» يعني و لا من المالك المحجور عليه لسفهٍ يا فلسٍ أو غير ذلك من اسباب الحجر.
اين‌جا يك سؤال اين است كه آيا موارد غير مالك عين، فقط همين دو تا هستند كه مي‌توانند تصرّف بكنند كه از عبارت استفاده مي‌شود كه يا وكيلاً عنه، عن المالك باشد يا ولياً بر آن مالك عين باشد. حالا شارع او را ولي قرار داده ديگر، مثل اب و جد و مثل حاكم در يك مواردي، يا وصيّ اب و جد. در فقه ما بعضي از جاها داريم كه شخص مي‌تواند متاعي را بفروشد، ولي وليّ بر آن نيست. وليّ بر مالك عين. مثلاً گفتند اگر مائده‌اي را در بيابان ديد، كه اين مائده اگر بخواهد بماند سرد بشود فاسد مي‌شود خراب مي‌شود، ...
س: ؟
ج: بله اين را تقويم مي‌كند، به خودش مي‌فروشد، صرف مي‌كند، پولش را، ثمنش را اگر مالك پيدا شد به او مي‌دهد. اين از باب ولايت بر مالك نيست. بر مالك. اين‌جا ولايت بر بيع دارد از طرف شارع. چون دارد ولياً عليه، ضمير عليه برمي‌گردد به مالك. وكيلاً عنه أو ولياً عليه. يا مثلاً اگر ما گفتيم مال غائب را حاكم شرع مي‌تواند بفروشد، بخصوص اگر اين مال غائب را كه ولايتش با حاكم شرع است شامل حضرت بقية‌الله ارواحنا فداه هم بدانيم. كه صاحب جواهر رحمه‌الله تصرّف در سهم امام عليه السلام را از اين با مي‌گويد كه او غائبي است كه مال را نمي‌شود به او رساند، از باب اين‌كه مجتهد جامع الشرايط وليّ غائب است كه اين راه خيلي راه خوبي است اگر بماسد خيلي از دغدغه‌ها ... علم به رضا مي‌خواهد ... خب مي‌گويد من از كجا علم به رضا پيدا كند، شايد حضرت يك مصرف ديگري در نظرش الان اهم باشد. امام در بيع دارند ديگر، توي بحث ولايت فقيه مي‌گويند فقهايي كه مي‌گويند ما مصرف سهم امام را از باب علم به رضاي حضرت است. ايشان مي‌گويد أين لنا القطع العلم برضاي حضرت؟ شايد يك مسائلي باشد كه به نظر حضرت بالاتر است. فلذا از اين راه ايشان قبول نمي‌كنند از راه‌ ولايت تصحيح مي‌كنند نه اين ولايتي كه آقاي صاحب جواهر فرمودند. از اين كه اصلاً اين وجوهات مال شخص امام نيست و در اختيار وليّ امر است. وليّ امر وقتي كه امام معصوم باشد كه ولي امر بالاصالة است و وقتي ايشان در پس پرده‌ي غيبت بود كه ولايت تفويض شده به فقهاي جامع الشرايط، خب اين هم ولي است و تصرف مي‌كند. ولي اگر ما از اين باب درست بكنيم كه بگوييم آن ادله‌ي وليّ غائب مي‌گويد كه استنكاف عده‌اي از فقهاء اين است كه چجور مي‌شود تصور كرد كه بر معصوم كسي غير از معصوم ولايت داشته باشد؟ اما اگر بگوييم ... حالا دقت در آن باب لازم است ... كه اين ولايت بر او نيست ولايت بر مال او هست. و اين‌كه مي‌گوييم وليّ غائب است معناي آن همين است يعني وليٌّ علي مالِ الغائب. اگر اين‌جور حالا قرائني باشد و اين‌ها كه من حالا نمي‌دانم.
خب پس ما ممكن است كه يك مواردي را تصور بكنيم و وجود دارد در فقه كه وكيلاً عنه يا ولياً عليه نيست ولي در عين حال شارع اجازه داده است.
س: تقاص را هم از همین باب می‌شود فروخت.
ج: تقاص كه نمي‌فروشد برمي‌دارد. مال او را تملك مي‌كند تقاصاً.
بنابراين اين عبارت مرحوم امام قدس سره و شايد وسيلة‌ النجاة، اين‌جا جاي اين تعليقه را دارد كه كسي اضافه بكند وكيلاً عنه أو ولياً‌ عليه، اضافه بكند اين قسم سوم را.
س: ؟؟؟اگر بدهی به اندازه طلب باشد تملک است اگر بدهي اقل از مالي باشد كه مي‌خواهد به واسطه‌ي آن تقاص بكند آن‌جا بيع است ؟؟؟ این جا مي‌فروشيم يا به خودت مي‌فروشيم بقيه‌ي آن را به او مي‌دهيم كه اين است ظاهراً. 
ج: چي؟
س: در ؟؟؟ تقاص، تقاص اگر مالك ؟؟؟ از آن طلبي كه از او داريم عيناً يك حد باشد يا مثلاً نسبي باشد يا قيمي باشد و قيمت آن‌ها يكي باشد اين‌جا مي‌گويند تملّك است. اما اگر طلب شما اقل باشد اين را مي‌فروشي و مقدار خودت را برمي‌داري و بقيه‌ي آن را ؟؟؟
ج: بله جاهايي كه مي‌خواهد بفروشد آن ؟؟؟
س: همين را مي‌گويد. اين‌جا ولايت ؟؟؟
ج: آن‌جا هم اگر باشد ولايتي بر آن نيست. اگر آن شق آن باشد. يا جايي كه كسي رهن گرفت، عين مرهونه را. آن دینش را نمی‌پردازد عین مرهونه است، بنابر مسلك كساني كه مي‌گويند بايد اذن بگيري از آن، اما آن‌هايي كه مي‌گويند نه اصلاً وثيقه يعني همين، وقتي نمي‌دهد تو مي‌تواني بفروشي، اما اين ولايت بر او داري؟ يا نه اجازه داري اين را بفروشي از طرف شارع؟ توي عقلاء هم همين‌جور شايد باشد. نمي‌گويند كه تو ولايت بر او داري، مي‌گويند در اين صورت اين مال را تو حق داري كه بفروشي. شارع اين حق را به تو داده است.
مگر شما مثلاً‌ به قول آقاي خوئي شايد، چون آقاي خوئي رحمة‌الله عليه بعضي از احكام چیز را قبول ندارد ايشان، مثل حق را می‌گوید حکم است، اصلاً بگوییم ولايت‌ها يعني همين. 
س: یعنی تولیّ امر در این مطلب....
ج: مثلاً ولايت بر او داري، يعني مي‌تواني اموالش را بفروشي، در ؟؟؟ نه اين‌كه يك منصبي جعل مي‌شود از آثار و احكام آن منصب اين است. در قضاوت هم همين‌جور است. يعني اين را قاضي قرار مي‌دهد به عنوان حكم وضعي، من احكام القاضي اين است كه يحكم بين الناس. يا اصلاً وضع همين است كه آقا اين آدمي كه اين شرايط را دارد يجوز له أن يحكم بين الناس. و ما از اين ممكن است انتزاع بكنيم قاضي است قضاوت، و الا آن كه جعل شده اين‌ها نيست جعل اين است كه حكمه نافذ، يا يجوز له الحكم. 
س: براي قحطي هم مي‌شود اين را تصویر کرد كرد؟
ج: در مجاعه
س: بله.
ج: كه آن مي‌فروشد به خودش، يا نه نمي‌فروشد آن‌جا به خودش. آن‌جا تصرّف به عوض است. يعني ضمان است. جايز است كه تصرّف بكني اما ضمان آن به گردنت مي‌آيد نه اين‌كه به تو مي‌فروشد.
در آن سفره؟؟؟ هم ممكن است كه اگر يقوّم نبود آن‌جا هم اين احتمال هست كه اصلاً تقويم مي‌كند براي اين‌كه بداند ما به الضمان چقدر است.
س: ؟؟؟
ج: بيعي محقق نشود. 
همان‌جا هم اين مسئله هست كه چه‌‌جوري هست. يك نظر این است که به خودش می‌فروشد، شارع گفته مي‌تواني تصرف بكني منتها ضامن هستي. 
حالا اين تعليقه به اين عنوان است حالا شايد نظر امام حالا تتبّع مي‌خواهد كه ايشان در آن‌جاها نظر شريف ايشان چه هست؟ شايد بر اساسی دارد می‌گوید موردي نداريم مثلاً ممكن است كه ايشان بگويد كه موردي نداريم. و مثلاً آن ولايت را هم همين‌جور معنا بكنند ولياً عليه را گرچه ظاهر آن اين است كه ولياً عليه يعني بر آن شخص وليّ هست. ديگر آن موارد را ممكن است كه مثلاً بفرمايند بيع نيست. و ما حالا شرايط متعاقدين را داريم مي‌گوييم مثلاً.
س: ولياً عليه به تناسب حكم و موضوع اين‌‌جا يعني ولياً علي المالك ففي بيعه ديگر، و اين‌جا شرعاً شارع گفته همان كسي كه ؟؟؟ ولياً عليه لازمه‌ي آن اطلاق در ولايت نيست ؟؟؟
ج: نه يك وقت مي‌گوييم تو ولايت بر فروش اين متاع داري.
س: نه آن‌كه هيچ. آن‌كه مَخلص است. حتي اگر عليه، هاء را بر بيع نزنيم بر مالك بزنيم، اما به تناسب حكم و موضوع نه اين‌كه بر مالك ولي باشد به اين معنا كه مطلقاً باشد. 
ج: نه مطلقاً كه لازم نيست. وليّ‌ در اين ؟؟؟
س:‌ و اين مالك در اين بيع ؟؟؟
ج: پس اعتبار ولايت بر او مي‌شود. 
س: مي‌شود بله.
ج: كدام كسي را شارع اعتبار مي‌كند كه ولايت بر امام داشته باشد. 
س: بله اين‌جا ديگر به حرف آقاي خوئي مستمسك مي‌شويم مي‌گوييم ولايت بر امام يعني چي؟ يعني تولي امر او در وقتي كه نيست. امورات ؟؟؟
ج: نه آن دلالت دارد بر اين‌كه ولي غائب است. وليّ غائب است. آن وقت مي‌خواهد تطبيق بكند بر امام زمان سلام‌الله عليه، مي‌گويد غائب است اين فقيه وليّ او هست. 
س: بله عيبي ندارد. منصب نيست كه، جعل السنطنه نيست كه.
ج: نه عنوان ولايت بر او.
س: عنوان ولايت يعني سرپرستي اين امر، تولي اين امر. خب چرا ؟؟؟
ج: اين سرپرستي است كجا سرپرستي امام است؟ 
س: امام الان مالش مانده روي ؟؟؟
ج: در اموالش سرپرست او هست. 
س: آقا حضرت آيا ؟؟؟
ج: ذوق متشرعي زير بار اين نمي‌رود كه بگويد كه اين فقيه اعلم علماء هم باشد.
س: ولايت بر مالش دارد.
ج: بله ولايت دارد كه اين را بفروشد. اين مال، ولو ولايت بر خودش نداري. 
س: ولايت بر خود را فكر مي‌كنيد به اين معناست كه تحت امر او نيست. اين‌طور مي‌فهميم كه هيچ وقت امام تحت امر كسي نمي‌رود. مأموم كه نمي‌تواند بر امام امر بكند. 
ج: نه ولايت دارد يعني ؟؟؟
س: اما اين‌جا تحت امر بودن از وليّ معني نمي‌دهد. ولي يعني سرپرستي امر،‌ به چه معنا؟ نه اين‌كه من هرچه را كه مي‌گويم تو بكن. تولّي امر. ؟؟؟
ج: خب شما چيزهايي را مي‌گذاريد روي آن برمی‌گردانید به او، نگویید او. بله معناي آن ولي غائب است يعني نه اين‌كه بر خود او ولايت دارد. 
س: ؟؟؟ نمي‌گويد ولايت دارد به اين معناست كه تحت امر من هست.
ج: چطور وليّ غائب زنش را طلاق مي‌دهد؟ 
س: بخاطر اين‌كه مصلحتش اين را اقتضاء مي‌كند.
ج: پس ؟؟؟
س: نه مال را بفرماييد. آن را كه حاكم مي‌تواند غائب را چیز بدهد آن‌كه از باب حاكم است.
ج: مي‌دانم ولي غائب يكي همين است مالش را مي‌تواند چكار كند، زنش را مي‌تواند طلاق بدهد.
س: ؟؟؟
ج: همين است ديگر. وليّ غائب همين است ديگر.
س: ؟؟؟ 
ج: بله يك جهت ديگر هم كه خب ما از آن طرف بگوييم كونها مالكين للتصرّف، كلمه‌ي مالك را استفاده بكنيم بعد هم بياييم بگوييم من غير المالك. از همان ماده استفاده بكنيم كه ابتداءً توي ذهن مي‌آيد كه همان را دارد. فلذا تغيير اين عبارت بهتر است كما اين‌كه در بيع‌شان اين‌جور فرمودند. 
در بيع فرموده «و من شرائط المتعاقدين أن يكونا نافذي التصرّف» نافذ التصرف باشند. «كالمالك غير الممنوع بحجرٍ فعقد الفضولي لايصحّ فعلاً و لا يترتّب عليه اثرٌ قبل لحوق الاجازة به سواءٌ كان الفضولي مالكاً غير نافذ التصرّف كالمحجور عليه أو غير مالك كذلك» كه غير مالكي باشد كه غير نافذ التصرّف است.
كه اين‌جا ديگر آن چيز پيش نمي‌آيد. مالكاً غير نافذ التصرّف، ملك دوبار تكرار نشده توي عبارت. نافذ التصرف شرط قرار داده شده. نافذ التصرف. كه اين عبارةٌ اُخري مالكين للتصرّف است. مالك تصرّف است يعني نافذ التصرّف است. 
پس يك تعبير شد اين‌كه كونهما مالكين للتصرف، يك تعبير كه از امام است، يك تعبير هم اين است كه نافذي التصرّف بگوييم. 
تعبير ديگر از محقق حكيم در منهاج الصالحين ايشان هست كه «القدرة علي التصرّف» قدرت بر تصرف داشته باشد. «لكونه مالكاً» چرا قدرت دارد بر تصرف؟ «لكونه مالكاً أو وكيلاً عنه أو مأذوناً منه أو ولياً عليه»
خب ايشان يك مأذوناً عليه اضافه كرده كه ما يادمان رفته بود كلام امام را هم بگوييم كه آن‌جا مأذون نبود. توي آن تحرير. اما در بيع‌شان دارد نافذ التصرف باشد. جامع است. همه را مي‌گيرد. حتي آن‌جايي كه عليه نبوده ؟؟؟ همه را مي‌گيرد. آن خيلي تعبير خوبي است. نافذ التصرف باشد. اما تتعبير منهاج الصالحين آقاي حكيم اين است كه «القدرة علي التصرّف لكونه مالكاً أو وكيلاً عنه أو مأذوناً منه أو ولياً عليه» كه خب اين باز قهراً‌ يك كاستي‌اي پيدا مي‌كند.
س: تفسيرش كاستي پيدا مي‌كند و الا آن مي‌تواند قدرت يعني قدرت شرعي ؟؟؟
ج: نه لكونه چون فرموده، اگر گفته بود كأنّه، يا چنين چيزي گفته بود يا مثل اين‌كه اين‌جور باشد درست بود مثال دارد مي‌زند. اما الان دارد مي‌گويد لكونه. بخاطر اين‌كه اين است اين است اين است نافذ است.
س: ؟؟؟ خود قدرت مي‌شود نفوذ ؟؟؟
ج:‌ نه آن هم‌ همين‌جور بود. كأنّ منحصر دانسته در اين. القدرة علي التصرّف لكونه.
س: مي‌دانم اگر لكونه نبود ؟؟؟
ج: نبود بله خوب بود. 
آقاي خوئي هم همين است عبارت ايشان. منتها لكونه را تبديل به بكونه كردند. «القدرة علي التصرّف بكونه مالكاً أو وكيلاً. فلو لم يكن العاقد قادراً علي التصرّف لم يصحّ البيع بل توقف صحته علي اجازة القادر علي ذلك التصرّف» حالا آن قادر علي ذلك التصرّف مالك باشد وكيل باشد عنه، أو مأذوناً منه أو ولياً عليه. پس عبارت منهاج را هم مي‌گوييم آن‌جايي كه خارج از اين‌هاست اين عناوين، باز شامل نمي‌شود اين كاستي را پيدا مي‌كند. اگر اقتصار كرده بودند بر القدرة علي التصرّف ككونه، اگر ككونه يا مثل كونه گفته بودند ديگر آن اشكال هم بر آن وارد نبود. 
محقق سيستاني دام ظلّه ايشان اين‌جوري فرمودند «الرابع من شروط المتعاقدين أن يكون مالكاً للتصرّف الناقل» يك الناقل به آن تصرّفي كه هم در تحرير الوسيله بود مالكين للتصرّف، و هم نافذي التصرّف و هم القدرة علي التصرف، اين‌ها قيد به آن نزده بودند. اما ايشان آمده يك كلمه‌ي الناقل اضافه كرده. أن يكون مالكاً للتصرّف. حالا أن يكونا هم نفرموده، چرا؟ لابد يعني كلّ واحد مي‌خواهد برگردد. «من شروط المتعاقدين أن يكون مالكاً للتصرف الناقل كأن يكون مالكاً للشيء من غير أن يكون محجوراً عن التصرّف فيه لسفهٍ أو فلس أو غيرهما من اسباب الحجر أو يكون وكيلاً عن المالك أو مأذوناً من قِبَله أو ولياً عليه».
س: با اين بيان بخواهيم برويم عبارت آقاي سيستاني باز هم بايد دوباره اشكال بكنيم. 
ج: كأن يكون گفته.
س: نه اين ناقل ؟؟؟
ج: حالا مي‌گويم وجه آن در نظر ايشان چرا بوده؟ عرض مي‌كنيم.
س: اگر بخواهد ناقل منظور ايشان اين است تصرف ناقل داشته باشد نه مطلق تصرّف ؟؟؟
ج: خب آن‌جا هم همين شرط است. 
س: خب نه اصلاض تصرف ناقل هم عبارتش كافي نيست. بايد بگويد ناقل به نحو بيع. چون ممكن است كه مالك تصرّف ناقل باشد به نحو صلح. فقط اذن توي اين داشته باشي.
ج: بله. مقصود به تناسب حكم و موضوع معلوم است.
چرا ايشان گفته تصرف ناقل؟ يك بحثي است كه حالا بعداً هم ان شاء‌الله مي‌آيد اين است كه ؟؟؟ افراد چه اشكالي دارد؟ ما هم اين‌جا نشستيم مي‌گوييم فرش فلاني را فروختم. آن مشتري هم مي‌گويد كه خريدم. الان ما مالك تصرف هستيم اشكالي ندارد كه اين كار را بكنيم.
يك آقاي ظريفي بود كاشاني هم بود، ايشان يك خانمي كه نخست‌‌وزير بود يك وقتي، به يك آقايي مي‌گفت من ايشان را براي شما عقد كردم. آن موقع هنوز متأهّل نبود آن نخست‌وزير. يك آقاي ديگري مي‌گفت من اين خانم را براي شما عقد كردم حالا اگر قبول كرد كه ؟؟؟
حالا اين مگر حرام است؟ مگر اشكال دارد؟ پس مالك تصرّف بودن تنها كفايت نمي‌كند. بايد مالك تصرّف ناقل باشد. البته عبارت امام در بيع چون دارد نفوذ تصرّف، خب آن‌جا درست است آن تصرّف مالكش هست اين تصرفي كه دارد مي‌كند.
س: مالكش هست يعني حرام نيست؟ 
ج: يعني بله يعني این طور اشكالي ندارد. اما نافذ نيست اين‌كه. آن تعبير امام در بيع ادق و اشمل و اجمع تعابير است. كه اين چيزها را هم نمي‌خواهد. حالا خودشان عبارت تحرير الوسيله‌شان چون تابع آن بوده حالا بعداً هم حالا شايد بعداً توي ذهن شريف ايشان اين عبارت جامع آمده. آن موقع كه تحرير را مي‌نوشتند شايد به ذهن‌شان نيامده. 
خب پس بنابراين ما مي‌گوييم اين تعبير خوب است و اولي اين است كه تحرير الوسيله هم تبديل بشود. 
شيه اعظم قدس سره در مكاسب فرمودند «و من شروط المتعاقدين أن يكونا مالكين أو مأذونين من المالك أو الشارع» اين هم عبارت جامع است. أن يكونا مالكين أو مأذونين من المالك أو الشارع، منتها أن يكونا مالكين مطلقاً كه مگر اين‌كه ايشان مالكين را مالك تصرّف بخواهد بگيرد، خب شامل پس مأذون و اين هم مي‌‌شود. مأذون من المالك أو الشارع مي‌شود. اگر بخواهد مالكين را مالك عين بگيرد خب كفايت نمي‌كند كه. مالكين غير محجورين بايد باشد. اين قيد را لازم دارد. يا مأذونين من المالك باشد آن هم مالك غير محجور باز. شارع هم كه حكم روشن است ديگر.
بعد ذيل آن يك عبارتي شيخ دارند «فعقد الفضولي» تفريع كرده «لا يصحّ أي لا يترتّب عليه ما يترتّب علي عقد غيره من اللزوم» مي‌گوييم صحيح نيست يعني لايترتّب علي عقد غيره يعني غير مالك و فلان و فلان من اللزوم. اين عبارت رتبه‌ي بعد الصحّة را دارد مي‌فرمايد پس يعني لزوم بله از غير اين‌ها لزوم ندارد. مي‌شود به هم زد ولي چه هست؟ درست است؟ فلذا اين تعبير مسامحه‌آميز است از شيخ اعظم قدس سره. كه سراغ لزوم رفته در عبارت. اگر نفوذ فرموده بود خوب بود. اما لزوم فرموده. خب بله ما عقد‌هايي داريم عقد خياري لزوم ندارد ولي درست است. اين تسامحي است در عبارت شيخ اعظم درست شده.
مطلبي كه اين‌جا شما به كتب اصحاب كه نگاه مي‌كنيد اين شرط را كردند ولي براي اين شرط استدلال نكردند. براي آن ما تفرّع عليه شروع كردند به استدلال كردن. كه «فلا يصحّ العقد الفضولي» و اگر فضولي اجازه كرد درست مي‌شود. براي اين قسمت آن. اصل مسئله‌ي شرط را از كجا درآورديد؟ بله اين‌جا بحث مفصّل همين است كه حالا اگر اين شرط را نداشت و بعد لحوق شد معامله درست است يا درست نيست؟ ؟؟؟ اما از كجا مي‌گويد خود اين؟ اين شرط از كجا درآمده؟ سياقت بحث اقتضاء مي‌كند كه ما در ادله‌ي اشتراط به اين شرط بحث بكنيم اولاً. 
منتها اصحاب در صحت بيع فضولي ادله‌اي اقامه كردند بعد براي بطلان عقد فضولي هم ادله‌اي اقامه كردند. كه عقد فضولي و لو لحقه الاجازة لا يصحّ، آن ادله‌اي كه آن‌جا اقامه كردند بر عدم صحت عقد فضولي و لو لحقه الاجازة آن ادله وفاء به اثبات اين اشتراط را دارد. و جواب‌هايي هم كه آن‌جا مي‌دهند به آن ادله اين اصحاب، اين است كه اين ادله فقط همين مقدار را مي‌گويد اثر فعلي بر آن بار نمي‌شود. نمي‌گويد اگر اجازه لاحق شد درست نيست. پس معلوم مي‌شود كه آن ادله را در حقيقت كافي مي‌دانند در حقيقت ادله‌ همين شرط است. اين شرط را اثبات مي‌كند چون شرط ما الان اين است كه بخواهد بيع صحيح باشد يعني يترتب عليه الاثر فعلاً، بلا لحوق الاجازة، اين بايد مالك تصرّف باشد يا نافذ التصرّف باشد. 
پس بنابراين سياقت بحث اين را اقتضاء مي‌كند كه آن ادله را اين‌جا بياورند آن‌‌جا بعداً ؟؟؟ آن ادله‌ي ماضيه اطلاق دارد يا ندارد؟‌يا فلان است. ولي توي كتب استدلالي اين‌جور بحث نشده. حتي خود امام هم همين‌جور بحث كرده مثل شيخ اعظم بحث كردند. توي جواهر و اين‌ها هم همين‌جور. توي كتب استدلالي ما همين‌جور بحث كردند. حالا من هم نمي‌دانم آن‌ها را بياوريم اين‌جا بحث بكنيم؟ يا طبق روال آقايان اين‌جا برويم داخل همان ادله‌ي صحت فضولي بعد لحوق الاجازة، آن‌جا هم كه آن ادله‌ي بطلان فضولي را مطرح مي‌كنند توجه داشته باشيم كه همان ادله براي اثبات اين شرط هم وجود دارد و چون آن حرف‌ها را آن‌جا زدند ديگر إن قلت و قلت‌ها آن‌جا هست و دقت‌هايي كه در آن‌جا هست آن‌جا بيان شده، اگر اجازه بدهيد ما اين را هم مي‌گذاريم همان‌جا بحث مي‌كنيم. ان شاء‌الله.
بنابراين دو تا مطلب ديگر هم در اين‌جا آقايان قبل از ورود به ادله‌ي فضولي شيخ اعظم مقدم داشته و لو ربطي به بيع فضولي ندارد مرحوم امام هم اين‌جات مقدم داشتند ما اين بحث را هم مؤخّر مي‌داريم. 
يكي اين‌كه آيا همان‌طور كه عقد فضولي بلحوق الاجازه مي‌گوييم درست است. آيا ايقاع فضولي هم با اجازه درست مي‌شود يا نه؟ يك كسي آمده عبد يك ؟؟؟ انت حرٌّ في وجه‌الله. خود مالكش نگفته، آن بعد فهميد و گفت كه باشد. اين كفايت مي‌كند يا نه؟
يا دين كسي را، گفت ابرئتُ ذمّتك، ذمّت زيد از عمرو. اين كفايت مي‌كند؟ با لحوق الرضا درست مي‌شود؟ دوباره انشاء جديد نمي‌خواهد؟ يا فضولتاً طلاق داده مرأة‌ي شخصي را، عادل هم بوده پيش دو تا عادل بوده و در طهر مواقعه هم بوده و همه‌ي شرايط بوده، فقط اين فضولتاً اين كار را كرده. حالا اين فهميد و گفته كه باشد كفايت مي‌كند يا نمي‌كند؟ اين بحث را مفصّل وارد شدند اين‌جا بحث كردند خب اين جاي آن اين‌جا كه نيست آن وقت چقدر از آن احتياج دارد به همين ادله‌ي بيع فضولي؟ خب اين را بايد بزنيم بيع فضولي را بحث مي‌كرديم خب بخشي از آن برمي‌گردد به اين. و راه هموارتر شده و ديگر تكرار نمي‌خواهد بشود يك بحث ديگري هم اين است كه باز شيخ مقدّم داشتند و آن اين است كه اگر بيع فضول مقارن باشد با رضايت دروني و باطني مالك، اين كافي است در صحت؟ يا اين هم نه؟ اين هم باطل است و احتياج دارد به اذن او يا اجازه‌ي او بعداً؟ اين هم ... اين مسئله‌ي دوم بي‌ربط نيست به مقام در حقيقت. ولي ظاهراً مرحوم امام در ضمن مسائل آتيه، مسائلي كه در همين‌جا هست طرح مي‌فرمايند علي ما ببالي اگر اشتباه نكنم ان شاء‌الله اين را در همان‌ جايي كه امام مطرح مي‌فرمايند آن مسئله‌ي ايقاع را بايد در كتب ايقاع مطرح كرد كه فضولي آن‌جا چه‌جوري هست. ولي ان شاء‌الله بعد از بحث بيع فضولي چون آقايان همين‌جا ؟؟؟ ان شاء‌الله عمري باقي باشد و توفيقي باشد بحث مي‌كنيم.
و صلي الله علي محمد و آل محمد.
پايان.
