درس خارج فقه استاد شب زنده‌دار
جلسه: 43 ـ امر به معروف و نهی از منکر		19/9/1397
مدت: 5/32 دقیقه

اعوذ بالله من الشیطان الرجیم 
بسم الله الرحمن الرحیم 
الحمدلله رب العالمین و صلی الله تعالی علی سیدنا و نبینا ابوالقاسم محمد و علی آله الطیبین الطاهرین المعصومین لا سیما بقیة الله فی الارضین ارواحنا فداه و عجل الله تعالی فرجه الشریف.
بعد از بحث در فقه الحدیث روایات داله‌ی بر حبس نساء و تحصین نساء بالبیت، مواضع فقها در مقابل این روایات مختلف است. بعضی فرموده‌اند که یا می‌توان گفت، حالا همه‌ی حرف‌هایی که می‌زنیم ممکن است که همه‌اش را نفرموده باشند بعضی از آن‌ها را فرمودند مجموعاً این مطالب را می‌شود. مطلب اول مطلبی است که منقول از شهید مطهری قدس سره هست من در کتاب‌های ایشان ندیدم چون دلم هم می‌خواست که این کتاب، یعنی کتاب الحجاب ایشان را، نقل شده است که ایشان در آن کتاب فرمودند این روایات مورد اعراض مشهور است، معرضٌ عنه است و چون معرضٌ عنه است بنابراین حجیت ندارد و مفاد این روایات قابل اخذ نیست چون این روایات حجت نیستند این یک مطلب.
این مطلب که ما بخواهیم بگوییم این روایات معرضٌ عنه است صغرای آن که احراز اعراض باشد از طرف اصحاب محل تردید هست جداً، اگر نگوییم عدم آن ثابت است بخاطر این که همان‌طوری که گفتم در متون فقهیه‌ی ما، چه در خاصه و چه در عامه، این مطلب مذکور هست همان‌طور که گفتم در عروه مسئله‌ی پانزدهم از مقدمات نکاح این مطلب را سید صریحاً فتوا دادند «یُستحبّ حبس المرأة فی البیت فلاتخرج الا لضروره» و کسی هم حاشیه نزده این‌جا که بگوید این ثابت نیست و امثال ذلک و هم‌چنین در کتاب‌های دیگر حتی در عامه هم همین‌جور است بعضی از عامه حتی از آیه‌ی شریفه‌ی «وَ قَرْنَ في‏ بُيُوتِكُن‏» (احزاب، 33) استفاده کردند در احکام القرآن جسّاس که یکی از بزرگان اهل سنت هست و در فقه القرآن شخص معتمدی است آن‌جا می‌گوید «و فیه الدلالة علی أنّ‌ النساء مأموراتٌ بلزوم البیوت منهیاتٌ عن الخروج» «وَ قَرْنَ في‏ بُيُوتِكُن‏» و لو مخاطب آن نساء نبی صلی الله علیه و آله و سلم هستند اما ایشان می‌گوید این خصوصیت ندارد همان‌طوری که بعض احکام دیگری که در این آیه ذکر شده خصوصیت ندارد «وَ لا تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الْجاهِلِيَّةِ الْأُولى‏» همه برای‌شان حرام است تبرّج،‌ اختصاص ندارد این «وَ قَرْنَ في‏ بُيُوتِكُن‏» هم ایشان می‌گوید اختصاص ندارد. البته محل اشکال است این مطلب ایشان «وَ قَرْنَ في‏ بُيُوتِكُن‏» اگر هم معنای حالا «وَ قَرْنَ في‏ بُيُوتِكُن‏» همین باشد که یعنی در خانه‌هایتان بمانید علی ایّ حالٍ‌ به این جهت آن کار دارند که در خاصه و در عامه این فتوا وجود دارد و با وجود این فتوا نمی‌توانیم بگوییم محل اعراض است بله عنوان وجوب، اما از روایت اعراض نکردند عنوان به وجوب فتوا ندادند این موجب عدم حجیت روایت نمی‌شود بله ممکن است که همین مسئله‌ای که دیروز می‌گفتیم آن قرائنی که دیروز می‌گفتیم در ذهن فقها بوده این روایت را حمل بر استحباب مثلاً فرموده باشند.
س: اعراض فقهاء را از حواشی عروه چه جور می‌فهمیم؟
ج: نه می‌خواهیم بگوییم در فقها اگر ... می‌خواهم بگویم قبلی‌ها هم هستند حالا شما دیگر تتبّع بفرمایید این را.
س: ...
ج: بله آن‌ها حالا خیلی متعرض نشدند که ما بگوییم اعراض کردند. 
س: ...
ج: بعضی‌ها فتوای به وجوب دادند یعنی از بعضی عبارات استفاده می‌شود که با تقییدها فتوای به وجوب می‌دهند.
ثانیاً اعراض مشهور وقتی موهن هست به قول آقایان که این اعراض اجتهادی نباشد اعراض اجتهادی لایوهن السند و الصدور، چرا؟ برای این که اعراض از چه جهت می‌گوییم موجب وهن سند است؟ می‌گوییم برای این که وقت خود آن کسانی که این خبر از دست آن‌ها به دست ما رسیده و به خصوص اقرب به زمان معصومین علیهم السلام بودند علی رغم این که سند روایت هم تمام است افرادی که در سند واقع شدند ثقات هستند فتوا ندادند معلوم می‌شود که یک خبری داشتند اطلاعی داشتند از این که این زیر کاسه یک نیم‌کاسه‌ای وجود دارد. این خبر این‌جوری داشتند و الا چرا فتوا ندادند این در چه صورتی چنین مطلبی برای انسان از اعراض استفاده می‌شود؟ وقتی که اجتهاد متخلّل نباشد اما اگر نه، آن‌ها هم مثل ما دارند اجتهاد کردند و روی اجتهاداتشان این مطلب را فرمودند ظاهر این است که عمل نکردند و این عمل نکردن از باب اعراض نبوده از باب اجتهاد و ترجیح چیز دیگری بر این بوده ممکن است که از این باب بوده همان‌طور که بارها این‌جا عرض کردم مرحوم محقق خوانساری قدس سره در جامع المدارک با این که اعراض مشهور از کسانی است که اعراض مشهور را موهن می‌داند ایشان، ولی بسیاری از موارد که گفتند آقا این روایات به خاطر اعراض مشهور حجت نیست ایشان این تعلیقه را فرموده در آن‌جا، فرموده نمی‌دانیم این‌ها اعراض از این روایت کردند یا نه، ممکن است چون معارض داشته این‌ها از باب اذن فتخیّر، آن معارض را به آن عمل کردند، قهراً در اثر این که آن معارض را انتخاب کردند به این عمل نشده ما خیال می‌کنیم اعراض است این اعراض نیست اعراض در جایی است که روی قواعد و ضوابط این‌چنینی نباشد و الا این که اعراض نیست بله می‌گفتند این هم حجت است ولی چون آن طرف معارض دارد یا قرینه‌ای به نظرشان آمده، همان قرائنی که دیروز اقامه می‌کردیم شاید به نظرشان آمده گفتند این روایت معنای آن این نیست که شما دارید می‌گویید شاید معنای پنجمی، همان معنای ششم یا معنای هفتم در ذهن شریف‌شان آمده برای این روایت، بنابراین ما اعراض را احراز نمی‌کنیم حالا اگر کبرای این را هم قبول داشته باشیم که الاعراض موهنٌ و العمل جابرٌ، این را ولو کبری را قبول داشته باشیم که محقق خوئی قبول ندارند کبرویاً، که اعراض مشهور موجب عدم حجیت می‌شود حالا کسی آن را قبول بکند اما از نظر صغروی آن دو اشکالی که عرض کردیم دارد، این بیان مطلب اول.
س: ...
ج: بله اعراض همین است دیگر، یعنی از این مفاد اعراض می‌کنم پس سند درست است. و الا اعراض از چه می‌کنم؟
س: ...
ج: ظاهرش وجوب است بله.
دو: این که... مطلب دوم که در مقام وجود دارد این است که همان‌طور که عرض کردیم این مجموعه‌ی قرائنی که وجود داشت این مطلب که بر نساء واجب باشد در خانه‌ها باشند این مطلب یک امر مستبعدی است که ظنّ‌ به خلاف آن وجود دارد با توجه به سیره‌ی متدیّنین، صلحا، در ازمنه‌ی متفاوته، تا زمان معصومین، چون واقعاً اگر چنین چیزی بود و واجب الهی بود که زن‌ها در منزل باشند و اگر بیرون بیایند عصات هستند، عاصی هستند، گناهکار هستند، این یک مطبی بود که چون ابتلا به آن زیاد است لبان و ظهر، این مطلب واضح می‌شد. مثل نماز بود پس بنابراین حداقل این است که این مسئله ظن به خلاف می‌آورد برای ما، اگر نگوییم اطمینان به خلاف می‌آورد و همان‌طوری که قبلاً عرض شد یکی از شرایط حجیت خبر واحد این است که ما اطمینان به خلاف نداشته باشیم چون حجیت خبر واحد بر اساس طریقیت است، وقتی اطمینان به خلاف داریم طریقیت این خبر محل ... عقلاء به آن عمل نمی‌کنند. اگر هم به حد اطمینان نرسد مظنّه‌ی بر خلاف داشته باشیم علی اساس مبنای بزرگانی که منهم شیخنا الاستاد دام ظله که ایشان می‌گویند اماراتی که ظنّ به خلاف آن داریم حجت نیست حجیت اماره مشروط است به این که ظنّ شخصی بر خلاف نداشته باشیم چه در احکام و چه در موضوعات، و لذا بر حواشی ایشان بر منهاج الصالحین نگاه کنید هرجا اماره‌ای چیزی است ایشان حاشیه زده به شرطی که ظنّ بر خلاف نداشته باشیم. مثلاً بیّنه می‌گوید آقا قبله این طرف است شما ظنّ بر خلاف دارید، آن بینه حجت است و هکذا و هکذا، یا در شبهات حکمیه روایاتی وارد شده مسئله این است که شما ظنّ بر خلاف آن دارید، حجت نیست اگر یادتان باشد در رسائل مرحوم شیخ از کلباسی نقل کردند که ایشان هم از کسانی است که می‌گوید مشروط است به این که ظن بر خلاف نداشته باشیم. بنابراین روی این مبنا هم باز بله این‌جا وجوب بودن نساء در منزل و عدم جواز خروج آن‌ها از منزل الا لضرورهٍ کذائیه این مضمون الخلاف است طبق آن مبنا، البته این اشکال مبنایی هست طبق آن مبنا حجت نیست ولی بالاتر می‌خواهیم عرض کنیم که اگر به حد اطمینان برسد پس بنابراین این ... این در صورتی است که معنای آن را بخواهیم بگوییم وجوب است و ... اما اگر نه، به آن قرائن آمدیم گفتیم که آن قرینه می‌شود که مدلول وجوب نیست، دیگر این مشکلات پیش نمی‌آید چون آن که مظنون است خلاف آن یا مطمئن هستیم به خلاف آن وجوب است اما استحبابش را نه، یقین به خلاف نداریم یا حسن آن را که یقین به خلاف نداریم.
س: ...
ج: بله برای بحث ما کافی است حالا آن را بعد عرض می‌‌کنم حالا فعلاً در خود این مفاد ...
خب بنابراین اگر کسی بخواهد بگوید این اخبار حجت نیست چون شرط حجیت را ندارد بخاطر این که اطمینان به خلاف آن داریم یا ظنّ‌ به خلاف آن داریم این مطلب هم درست نیست چون این حرف جایی درست است که ما قرینه‌ی بر خلاف مضمون بدوی نداشته باشیم آن‌جا بله کاری نمی‌شود کرد دیگر، می‌گوییم حجت است اما در جایی که همه‌ی آن قرائن باعث می‌شود که بفهمیم این جا که گفته فأحبسوهنّ و امثال این تعبیرات، این‌ها مقصود استحباب است نه این که مقصود وجوب باشد بنابراین دیگر اعراض مشهور ثابت نمی‌شود این ظنّ‌ برخلاف و اطمینان بر خلاف هم ثابت نمی‌شود.
مطلب سومی که باز وجود دارد در این‌جا این است که همان‌طوری که قبلاً بارها عرض شد که این هم یک مطلبی است خیلی جاها به درد می‌خورد گفتیم که اگر احتمال وجود قرینه بدهیم بر خلاف آن ظاهر بدوی یک کلامی، یک روایتی، احتمال وجود قرینه بدهیم و برای این احتمال یک شواهد و قرائنی وجود داشته باشد که آن شواهد و قرائن عقلائی باشد نه نیش‌قولی باشد، گفتیم در آن‌جا مسلک معروف شاید این است که اصالة عدم القرینه جاری می‌کنند و بنا را می‌گذارند بر این که قرینه کأنّ نیست و اخذ می‌کنند به مضمون آن حدیث، آن روایت، اما گفتیم مرحوم محقق همدانی قدس سره در مصباح الفقیه و مرحوم شهید صدر در این موارد می‌فرمایند اصالة عدم القرینه جاری نمی‌شود چون اصالة عدم القرینه یک امر تعبدی نیست یک روایتی نداریم که فرموده باشد متی شککتَ ‌که قرینه‌ای هست یا نه، فابن علی عدمها، اگر چنین چیزی داشتیم می‌گفتیم بله شارع ما را متعبّد کرده گفته بنا بر عدم آن هست. این اصالة عدم القرینه این ثابتةٌ عرفیةٌ در محاورات و مکالمات عرفی، این ضابطه‌ی کلام فهمی است که ما ازکلام دیگری بخواهیم چیزی بفهمیم این ضوابطی دارد پیش عرف، عرف در جایی که احتمال وجود قرینه در کنار کلام که صحیح هست که متکلّم برای فهم مرادش به آن تکیه کرده باشد در این‌جا گفتند اصالة عدم القرینه یا بناء عقلاء نیست یا محرز نیست که بنا بر عدم دارد و در مانحن فیه این‌چنین است ما بر همین اساس گفتیم بعضی از مراتب امر به معروف را گفتیم ادله‌ی امر به معروف شامل نمی‌شود بعد از این که شیخ طوسی فرموده شیوخنا الامامیه مسلک‌شان، فتوای‌شان بر این است که اذن امام می‌خواهد بعض مراتب، مثل ضرب و این‌ها، اگر این‌جوری باشد گفتیم احتمال می‌دهیم که بله این یک امر مرتکز در اذهان متشرعه هست که این مراتب برای ماها نیست برای حکومت است، برای والی است، برای قاضی است نه برای ماها مردم عادی، این باعث می‌شد که بگوییم اطلاق ندارد این‌جا هم همین‌جور است این‌جا هم گفته می‌شود شاید این مطلب مسلم که روشن است بنات رسول الله از خانه می‌آمدند بیرون می‌رفتند این‌طرف، آن‌طرف، افراد دیگر می‌رفتند واضح بوده امام که دارد می‌فرماید فأحبسوهنّ، معلوم بوده که مقصود این نیست که یعنی در خانه‌ها باید بمانند چون مردم به طور آشکار می‌دیدند که نساء مؤمنات، همین‌ها که قرآن فرموده آن‌ها را تعریف فرموده، افرادی که خدمت پیامبر می‌آمدند رد می‌شدند حضرت آن‌ها را می‌دیدند هیچ‌جا نهی نکردند نفرمودند و بقیه‌ی اولیای الهی، مردم این‌ها را می‌دیدند این‌ها یک چیزهای واضحی هست دیگر، پس وقتی که آن‌جا بگوید فأحبسوهنّ فی بیوتکنّ، معلوم است که معنای آن این نیست که واجب است، حالا یا مستحب است یا حسن است یا اصلاً معنای ششم و هفتم را دارد. بنابراین وقتی ما چنین احتمالی را می‌دهیم این احتمال هم، یک احتمال نیش‌قولی نیست که همین‌جور این‌جا نشستیم می‌گوییم لعلّ این‌جوری بوده این احتمال را از کجا می‌گوییم؟ به همان شواهد اربعه‌ای که دیروز گفتیم شواهد دارد، شواهد آن این است که اگر این‌ بود لبان و ظهر، نشده که چنین چیزی، پس لابد معلوم بوده آن موقع‌ها، همه می‌فهمیدند از سلوک ائمه، از رفتار ائمه، از این که بنات آن‌ها، همسران آن‌ها، عروس‌های آن‌ها، خاله‌های آن‌ها، عمه‌های آن‌ها، اقوام آن‌ها، بلکه مؤمنین دیگر، واضح بوده مردم می‌فهمیدند دیگر، الان اگر کسی از ما سؤال بکند که مراجع با می‌بینیم مثلاً‌ فرض کنید می‌آیند در حرم نماز می‌خوانند چه می‌کنند یک کسی بگوید آقا این‌جا نماز خواندن جایز نیست به خاطر این که ... نماز نخوانید در این‌جا، می‌فهمیم معنای آن این نیست که یعنی باطل است یا حرام است، می‌فهمیم مثلاً برای این که مقبره هست بهتر این است که نخوانیم. از این جهت که مقبره است، در مقبره، اما نه این که حرام است ولو ظاهر کلام بر عدم است ولی با توجه به این که مردم دارند می‌بینند و خود آن‌ها دارند می‌آیند و می‌خوانند این معلوم می‌شود که حرام نیست باطل نیست این یک قرینه‌ی حافّه‌ی به کلام است کلمات ائمه علیهم السلام هم همین‌جور است وقتی یک امر واضح این‌چنینی در کنار آن باشد و ما احتمال می‌دهیم این‌جور بوده است وقتی شواهد داشته باشد نیش‌قولی نباشد در این موارد ما بنای عقلائی یا نداریم یا مشکوک است که داریم که در این موارد اصالة عدم القرینه جاری بکنیم یا ان شاء الله چنین چیزی نبوده.
س: در غیر ضروریات شرعیه و عرفیه این احتمال عقلائی این نیست بله این که احتمال بدهیم که ضروریات شرعیه و عرفیه را می‌دیدم ولی زائد بر آن دیگر ...
ج بله حالا همین را داریم می‌گوییم. حالا این هم ...
جواب این اشکال هم این است که بله باز این قرینه نمی‌شود که این روایات چه باشد؟ بگوییم اطلاق بالمرة ندارد بالمرة بله می‌فهمیم که همان‌جور که فتنه باشد یا آن‌جاهایی که واجد بخواهد باشد این‌ها را خارج می‌کنیم اما در عین حال این مطلب این‌جا باعث نمی‌شود چون قابلیت این را دارد کلام که حمل بر استحباب بکنیم و یا این که بگوییم تقیید بزنیم بگوییم موارد ضرورات عرفیه این متعارف بوده اما آن‌جا که ضروت عرفیه ندارد حالا می‌خواهند بیایند در خیابان سان بروند این مشمول این می‌شود؟ می‌خواهند بروند نمی‌دانم فلان‌جا بین مردان ورزش بکنند این مشمول این، این‌ها را شامل بشود چه اشکالی دارد؟ پس بنابراین بله برای موارد ضرورات عرفیه، که ضرورات عرفیه چه هست؟ می‌خواهد زیارت برود، نماز برود دکتر برود حوائجش را، صله‌ی رحم می‌خواهد بکند گاهی نه حتی این یک تفریحی می‌خواهد، تفریح سالم می‌خواهد بکند پژمرده شده می‌خواهد حالا برود یک‌جایی مثلاً‌ یک باغی برود یک بستانی برود یک جایی برود که این‌ها ضرورات عرفیه است و این در سیره‌ی متشرعه هم بوده کسی هم در ذهنش نیامده که نه این‌ها غلط است این‌‌ها فلان است. پس بنابراین از این راه هم نمی‌توانیم بگوییم که این روایت اصلاً‌ می‌رود کنار، نه می‌توانیم به مضمون آن اخذ بکنیم ولی در حد استحباب، یا در حد وجوب با تقیید، و یا در حد استحباب با تقیید، تقیید به ضرورت‌ها. 
مطلب چهارمی که در این‌جا وجود دارد این است که گفته بشود این روایت اجمال دارد چون امر آن مردد است بین هفت احتمال، آیا مقصود چه هست؟ مقصود حبس و در حصن قرار دادن است با تقیید؟ یا نه استحباب است علی نحو الاطلاق؟ یا این که آن معنای دیگر است که حصّنوهن بالبیوت، و معنای تزویج کردن آن‌ها هست؟ به خاندان عریق و محترم و بافرهنگ، و با ثقافت که به این‌ها می‌گویند یا این که نه، این است که خودتان حصّنوهنّ‌ بالبیّوت که گفتیم، البته این احتمال خیلی ضعیفی هست ولی حالا ممکن است، نمی‌دانیم، چون قرائت و سماع نیست بگوییم به این که یعنی اهتمام بورزید به حال آن‌ها، قیام بکنید در حالی که اهتمام به امر آن‌ها داشته باشید که رصد کنید رفت و آمدهای آن‌ها را رصد کنید کجا می‌روند کجا می‌آیند؟ با کی رفت و آمد می‌کنند چه هستند؟ می‌گوید به این آن‌ها را پایبند کنید بروید آن‌ها را تحصین کنید در دژ عفت و صلاح قرارشان بدهید ممکن است این باشد، پس امر مردد است برای این روایت بین آن و این، چون وقتی مردد شد نمی‌توانیم بگوییم و وقتی ...
س: ... مصادیق یک معنا در نظر بگیریم این‌ها را؟
ج: نه، 
س: ... یک حد وسطی بگیریم ...
ج: چه باشد؟ نه این اصلاً منع نیست دیگر، این ربطی به خانه بودن ندارد این اصلاً معنای دیگر دارد می‌کند می‌گوید تزویج‌شان کن، به خانه ربطی ندارد. بیت، بیوت کنایه شده از چی؟ اشراف و ذوالثقافه، و این‌ها، آدم‌های کریم، ذوالثقافه، آدم‌های متدیّن، بااخلاق، این‌ها که ریشه‌دار هستند عریق هستند چه هستند آدم‌های این‌جوری. می‌گوید به آن‌ها بده، تزویج‌شان کن به آن‌ها که با همین تزویج به آن‌ها، آن‌ها را حفظ کردی، در دژ امن و امان قرار دادی از آلودگی‌ها، این را دارد می‌گوید چه ربطی دارد به این که بگوید در خانه حبسش کن؟ در خانه نگهش دار؟ اصلاً آن را نمی‌گوید دو تا معنای متباین می‌شوند پس بنابراین محتمل است که امر این روایت مردد است بین ... این اشکال ...
س: استاد برای ما هنوزمسجل نشده که در عصر خود شارع و متشرعین زنان این‌طور بیرون بودند و این‌ها ... 
ج: آن دیگر وابسته‌ به خودتان است این که حالا شما می‌گویید برای بنده ... اگر این‌جوری بود که حرام بود بر نساء مؤمنین و مؤمنات، و نساء متدیّنات که ...
س: ...
ج: بله اگر واقعاً‌ این حرام بود و باید در خانه‌ها می‌ماندند این بان و ظهر نمی‌شد؟ این مثل نماز صبح می‌شد که دو رکعت است. نماز ظهر چهار رکعت است ...
س: فقط با پنج تا روایت هم نمی‌گفتند ادله‌ی بسیار بیش‌تری می‌آمد وقتی مطلب این‌قدر دامن‌گیر بوده ...
س: باید پیامبر حاج آقا حبس می‌کرد دیگر، پیامبر این کار را انجام می‌داده در حالی که حبس نکرده چون امر است دیگر؟
ج: بعد کسی بر او داخل نشود او بر کسی نمی‌دانم فلان، این که معلوم است استحباب است آن روایت معتبری که دارد حضرت رسول صلی الله علیه و آله و سلم با جابر که همراه هم بودند آمدند درِ خانه‌ی صدیقه‌ی طاهره سلام الله علیها و از حضرت اذن دخول خواستند، فاطمه‌ی زهرا سلام الله علیها اجازه دادند حضرت فرمودند من با کسی که همراهم هست وارد بشوم؟ ایشان عرض کردند که آقا من چادری ندارم الان سر کنم مقنعه‌ای همراه من نیست حضرت فرمودند همان ملحفه‌ای که داری بکش به سرت، و با جابر وارد آن‌جا شدند این، جابر هم آمد آن‌جا که دارد این داستان را نقل می‌کند که دیدم صورت حضرت زهرا سلام الله علیها زرد بود حضرت فرمودند چرا صورتت زرد است؟ گفت من الجوع، حضرت آن‌جا دعایی فرمودند بعد جابر نقل می‌کند که همین که حضرت دعا فرمودند که «یا مشبع الجوعان» خدایا این جوع را از ایشان بردار،‌ جابر می‌گوید من دیدم که بر صورت مبارک ایشان از آن ... کأنّ ‌خون جاری شد صورت از زردی آمد بیرون، و صورت ... که به این روایت استدلال می‌شود بر این که هم ستر الوجه واجب نیست بر نساء و هم نظر مرد بر نامحرم بلا تلذذٍ و ریبه، به وجه اشکال ندارد یکی از ادله‌ی آن باب هم در مسئله‌ی عدم وجوب ستر بر او و هم عدم حرمت نظر به این روایت استدلال می‌شود حالا این استدلال تمام است یا نه که در بحث خودش ان شاء الله، شاید ان شاء الله ما به بحث فصل منکرات که برسیم یا واجبات برسیم که می‌خواهیم ان شاء الله بحث واجبات و منکرات را بگوییم یکی همین است که ابداء الوجه یا النظر الی وجه این به هر صورت آن‌جا ان شاء الله بحث خواهیم کرد. اگر خدا عمر بدهد و توفیق بدهد.
خب حق این است که این‌جا بگوییم واقعاً اگر این احتمالاتی که ذکر کردیم دیروز اگر بگوییم که این احتمال وجود دارد به خصوص حالا احتمال ششم، حالا احتمال هفتم یک مقداری شاید دور باشد از این که کلمه‌ی بیوت به آن معنا استعمال شدنش و این‌ها نمی‌دانیم، خیلی شاید چه نباشد اما آن معنایی که کنایه باشد و این‌ها این در السنه هست هم در ادبیات عرب هست و هم در لسان فقها هست که بیوت که می‌گویند یعنی این، فلذا چون این احتمال وجود دارد فلذا امر مردد می‌شود بین این که آن معنای روایت باشد یا این معنای روایت باشد از این جهت هست که با تردد مضمون روایات بین دو معنای محتمل، فلذا نمی‌توانیم به این روایت تمسک کنیم حتی برای این که بگوییم که مستحب است حبس، چون ممکن است که معنای آن این باشد استحباب الحبس را هم از این روایت، اگر این تردد، بله اگر کسی بگوید که این احتمال هفتم و این‌ها خلاف ظاهر است اصلاً لایصارُ الیه، ولی آن قرائن هم نمی‌تواند قرینیت بر این معنا پیدا بکند بله آن وقت امر دائر می‌شود بین وجوب و استحباب، وجوبش که مسلم نمی‌شود قائل شد استحباب لابأس به. این سخن راجع به این روایات مبارکات، 
س: ...
ج: حالا آن‌ها هم خودش بحث دارد بله آن‌جا هم که حالا فرمودند مساجد النساء البیوت، مساجدشان آن‌جا هست آیا یعنی، همین بحث است بین فقها که یعنی مثلاً مرأة اگر شرایط حجاب و مسیری که می‌خواهد برود 
س: ...
ج: نه همین، نه که آیا باز نمازش در خانه استحباب بیش‌تر دارد یا مسجد؟ 
س: ...
ج: نه همان‌جا معنایش چه هست؟ استحباب است یا این که در شرایط خاصی دارد می‌فرماید مثلاً روایات معتبر شاید هست که می‌گویند که در نماز رسول خدا، نماز جماعت ایشان هم نساء می‌آمدند و هم رجال می‌آمدند پرده هم نداشت فلذا آن‌جا، آن روایت خاص هم هست در آن‌جا هست که به زن‌ها دستور داده شد که شما دیرتر از مرد‌ها سر از سجده بردارید جلو، مردها، پشت سر زن‌ها، که مرحوم آقای خوئی هم احتیاط واجب می‌کنند یا فتوا می‌دهند که شیوه‌ی انعقاد نماز جماعت این است که باید رجال جلو باشند نساء مأخر باشند فلذا این شبهه هم وجود دارد که این‌جا که پرده می‌زنند موازی هستند آیا این درست است یا درست نیست؟ آن که مسلم درست است این است که آن‌ها مردها جلو باشند خانم‌ها عقب باشند حالا پرده باشد یا پرده نباشد اما این که موازی هم باشند ولو پرده داشته باشد این محل اشکال است.
خب این آن‌جا چرا، چون آن لباس خاص، آن عرب‌ها آن لباس ویژه‌ای که می‌پوشیدند این مناسب نبود وقتی در حال سجده هستند خانم‌ها سر از سجده بردارند این‌جور، و الا باید می‌گفتند زن‌ها اصلاً در نماز جماعت شرکت نکنند نماز جماعت پیامبر است، آن‌ها هم شرکت می‌کردند. بنابراین این ...
س: بحث مخدرات در کافی، بحث این که بالاخره یک استحبابی دارد مخدره بودن، پرده نشین بودن.
ج: بله، آن که مسلم است.
س: این سیره بوده الان هم سیره‌ی متشرعه هم بوده که بالاخره اجازه نمی‌دادند زن‌ها ...
ج: نه این که إذا دار الامر بین این که در مسجد بیاید نماز بخواند نماز جماعت مسجد یا در قعر بیتش نماز بخواند یا در خانه‌اش نماز بخواند؟ مطلقا آیا آن بر این ...
س: اصل مطلوبیت ...
ج: اصل مطلوبیت آن درست است. 
س: ...
ج: آن‌ها هم همین‌جور است فأحبسوهنّ یعنی آن‌ها را پایبند کنید. به قرینه‌ی آن روایات معنای آن همین است که آن‌ها را به چه شکل فأحبسوهنّ؟ یعنی آن‌ها را پایبند کنید به همین که، نه این که در خانه.
س: ...
ج: بله آن‌ها هم همین‌جور است فاستروا أیّهنّ، یا فاستروا عورتهنّ. یعنی آن‌ را پنهان کنید به این که آن‌ها را تزویج کنید این هم درست است یعنی این حالتی که در آن‌ها هست که حالت عورتیتی که در آن‌ها هست این را با ازدواج، با تزویج مستور بسازید چون روایات دارد که خانم‌ها نسبت به آقایان از نظر آن جهات گرایش‌های به چیز خیلی بالاتر هستند شاید ده برابر یا نه برابر مردها آن جهت در آن‌ها هست منتها حیاء زیادی خدا به آن‌ها داده و الا از آن جهت آن‌ها شدیدتر از مردها هستند حالا می‌گوید این حالتی که آن‌ها دارند این را با تزویج، چون یک کأنّ یک مقتضی تامّی و خیلی چیزی در آن‌ها وجود دارد می‌فرماید که این هم روی حکمتی که خدای متعال دارد و مشیت الهی بر این قرار گرفته می‌فرماید این جهت در این‌ها هست شما به واسطه‌ی این که آن‌ها را تزویج می‌کنید آن‌ها را در حصن قرار بدهید و پایبندشان کنید به واسطه‌ی ازدواج که قهراً ... عملاً هم تجربه هم نشان داده دیگر، اخیراً‌ هم من دیدم که باز در این تحقیقاتی که شده در تحقیقاتی که اخیراً‌ شده که ازدواج‌هایی که به سن‌ها پایین شده یعنی سیزده سال، پانزده سال، شانزده سال، تا نوزده سال بوده این‌ها با دوام‌تر است از ازدواج‌های بالاتر. بیش‌تر طلاق‌ها برای ازدواج‌هایی است که برای سنین بعد از بیست و این‌ها هست و ازدواج‌هایی که در این سنین قبل واقع شده همان که اسلام دستور می‌دهد و ترغیب فرموده، فرموده آن ازدواج‌ها پایدار است و مشکلات آن کمتر است. بله اسلام، خدای متعال این را قرار داده راهنمایی هم فرموده، فرموده این بکن، ما در قبال خدا دکان باز می‌کنیم آن وقت گرفتار مسائلی می‌شویم در مقابل احکام شریعت دکان باز می‌کنیم گرفتار مشکلات آن می‌شویم، همان که آن‌ها فرموده‌اند حق و صحیح و درست است منتها باید بفهمیم چه فرموده‌اند؟ دیگر بعد از این که آن‌ها فرموده‌اند ... لایُسئلُ‌ عمّا یفعل.
س: ... 
ج: حالا آن، به بحث ما چه ربطی دارد؟ ما ببینید این را مقدّمتاً ذکر کردیم. این یک کلمه را اجازه بدهید من بگویم که این ارتباط ...
ما برای چه اصلاً‌ این بحث را کردیم؟ این بحث برای این بود که بگوییم در باب امر به معروف نسبت به حبس گفتیم نسبت به دیگران ما اجازه نداریم از ادله استفاده نمی‌کنیم نسبت به مرأة آیا می‌توانیم بگوییم اجازه داریم؟ گفتیم لعلّ‌ به این روایاتی که می‌گوید آن‌ها را حبس بکنید وقتی در حال عادی می‌گوید حبس بکنید مستحب است یا جایز است یا حتی ارشاد می‌کند می‌گوید این راه، راه درستی است ولو آن حکم مولوی نداشته باشد ولی می‌گوید راه درستی هست وقتی که دارد اجازه می‌دهد در حال اعتیادی و متعارف، با این که گناه نکرده می‌گوید حبس، یا خوب است یا مستحب است یا واجب است پس در موردی که گناه دارد می‌کند و راهکار آن عبارت است از این که ما حبسش کنیم به طریق اولی خواهد شد. حالا اگر گفتیم این روایات گفتیم نه دلالتش مردد شد بین آن معنا و این معنا، قهراً‌ دیگر به این روایت هم نمی‌توانیم استدلال بکنیم برای این جهت.
س: ...
ج: بله اگر اصل مطلوبیت، حتی مطلوبیت به این معنا، نه این که وجوب و استحباب هم ثابت نشود بلکه به عنوان یک راهکار درست باشد بله می‌توانیم این حرف را بزنیم.
[bookmark: _GoBack]و صلی الله علی محمد و آل محمد.
10
