درس خارج فقه استاد شب زنده‌دار
جلسه: 24 ـ امر به معروف و نهی از منکر		29/7/1397
مدت: 5/34 دقیقه

اعوذ بالله من الشیطان الرجیم 
بسم الله الرحمن الرحیم 
الحمدلله رب العالمین و صلی الله تعالی علی سیدنا و نبینا ابوالقاسم محمد و علی آله الطیبین الطاهرین المعصومین لا سیما بقیة الله فی الارضین ارواحنا فداه و عجل الله تعالی فرجه الشریف.
السَّلامُ عَلَیْکَ یا اَبا عَبْدِ اللهِ، وَعَلَى الْاَرْواحِ الَّتى حَلَّتْ بِفِنائِکَ، عَلَیْکَ مِنّى سَلامُ اللهِ اَبَداً ما بَقیتُ وَبَقِىَ اللَّیْلُ وَ النَّهارُ، وَلا جَعَلَهُ اللهُ آخِرَ الْعَهْدِ مِنّى لِزِیارَتِکُمْ، اَلسَّلامُ عَلَى الْحُسَیْنِ، وَعَلى عَلِىِّ بْنِ الْحُسَیْنِ، وَعَلى اَوْلادِ الْحُسَیْنِ، وَعَلى اَصْحابِ الْحُسَیْن. یا لیتنا کنّا معهم فنفوز فوزاً عظیما.
اَللّهُمَّ الْعَنْ اَوَّلَ ظالِمٍ ظَلَمَ حَقَّ مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ، وَآخِرَ تابِعٍ لَهُ عَلى ذلِكَ، اَللّهُمَّ الْعَنِ الْعِصابَةَ الَّتى جاهَدَتِ الْحُسَيْنَ، وَ شايَعَتْ وَ بايَعَتْ وَ تابَعَتْ عَلى قَتْلِهِ، اَللّهُمَّ الْعَنْهُمْ جَميعاً.
بحث در روایت عبدالله بن سنان بود که از آن استفاده می‌شود که امر به معروف و نهی از منکر، به مراتب مختلفه‌اش نسبت به والدین این داخل تحت عنوان برّ است و احسان است و در شکر است و بنابراین با آن روایاتی که برّ را واجب فرموده، احسان را واجب فرموده، شکر را مثلاً واجب فرموده و هکذا، یا عناوینی را حرام فرموده با آن‌ها منافاتی ندارد به حکم این روایت که یا حاکم است تفسیر می‌کند آن را، یا این که مخصص است بعضی را تخصیص می‌زند و هکذا. 
مناقشات عدیده‌ای در ارتباط با استناد به این روایت مبارکه وجود دارد که باید متعرض بشویم و ببینیم بررسی کنیم آیا پاسخی برای آن هست یا نیست. مناقشه‌ی أولی این است که صدور این روایت حجتی بر آن نداریم مِن ناحیتین،‌ ناحیه‌ی أولی این است که این روایت را مرحوم صدوق در من لایحضر، در خود متن من لایحضر مرسلاً نقل کرده و در مشیخه‌ی من لایحضره الفقیه طریق خودش را به روایات حسن بن محبوب ذکر فرموده است. طریقی که در مشیخه برای روایاتی که از حسن بن محبوب نقل فرموده است این است: «محمد بن موسی بن المتوکّل رضی الله عنه عن عبدالله بن الجعفر الحمیری و سعد بن عبدالله» این دو نفر «عن احمد بن محمد بن عیسی عن الحسن بن محبوب» اشکالی که هست این است که علی رغم این که در کلمات فقها و محدّثین مکرّر در مکرّر از این روایت تعبیر به صحیحه شده است اما اگر نظر کنیم به خود متن من لایحضره الفقیه که مرسل است چون آن‌جا دارد «رَوی الحسن ابن محبوب عن عبدالله بن سنان» بین صدوق و حسن ابن محبوب حتماً وسائط متعدده باید باشد چون طبقه‌ی آن‌ها به هم نمی‌خورد. اگر به مشیخه نگاه کنیم مشیخه مشتمل است بر محمد بن موسی بن المتوکل که شیخ بلاواسطه‌ی صدوق است، این بزرگوار لاتوثیق له فی کتب الرجال و لاجرح، مجهولٌ حاله، بنابراین این روایت از ناحیه‌ی سند گفته شده است که ضعیف است بخاطر محمد بن موسی بن المتوکل. 
از ناحیه‌ی متن این روایت هم این دغدغه وجود دارد که گفته بشود صدور این روایت محل کلام و محل اشکال است بخاطر مثلاً این که شبهه‌ی اعراض مشهور از این روایت، اگر نگوییم مُجمعٌ علیه، چرا؟ چون در متن این روایت امام از صعب به خفیف رفتند اول فرمود چکار کن؟ «فأحبسها، قال قد فعلتُ، قال فامنع من یدخل علیها» جلوی آن‌ها را بگیر، خب این که راحت‌تر از آن است که مادرش را بردارد حبس بکند خب جلوی آن‌ها را بگیرد. این اخفّ است، دیگرانی که می‌خواهند بیایند کار غلط انجام بدهند جلوی آن‌ها را بگیرد این نسبت به مادر احترامش بیش‌تر است یا مادر را حبس کند توی زندانی، توی اتاقی، توی جایی؟ خب این اخفّ است ...
س: ؟؟؟
ج: بله دیگر، خب نسبت به این شخص اصعب است دیگر، نسبت آن شخصی که دارد این کار انجام می‌شود نسبت به او، او را حبس کند این اصعب است یا این که نه جلوی دیگران که می‌خواهند بیایند این کار خلاف را انجام بدهند جلوی آن‌ها بگیرد؟ این را حبس نکند جلوی آن‌ها را بگیرد.
س: آن‌ها خیلی هستند.
ج: باشد، پس چرا امام بعدش فرمود که... این که دلیل نمی‌شود نسبت به این، چرا بعدش فرموده که، اگر یک چیز غیر ممکنی بود حضرت بعد نمی‌فرمود که بفرماید طبق این نقل «فامنع من یدخل علیها» بعد فرموده «قد فعلتُ» این کار را هم انجام دادم، حالا شما وسط کار دارید جواب می‌دهید بگذارید اشکالات را بگویم بعد ببینیم که جواب‌های شما چه هست حالا چرا آن اولی را جواب نمی‌دهید؟ 
و اما بعدی، باز بعد فرمود، این گفت که «قد فعلتٌ» این کار را کردم، که حالا معنای این که این کار را هم کردم جلوی آن‌ها را گرفتم باز هم نشده یعنی مثلاً لابد در حد توان‌ام جلوی آن‌ها را گرفتم، و الا اگر جلوی آن‌ها را گرفتی چطور باز این کار انجام می‌شود؟ اگر جلوی همه را گرفته چطور این کار انجام می‌شود؟ یا یعنی یک مدتی گرفتم مثلاً‌، همیشه نمی‌توانم کار و زندگیم را رها کنم جلوی آن‌ها را بگیرم که، مثلاً مقصودش لابد این است «قال فقیّدها» این فقیّدها، دو جور تفسیر شده معمولاً فقیّدها همان معنایی که دیروز کردیم معنا شده در عبارات ناظرین به این روایت، یعنی آن را منع کن، ببندش به یک جایی که نتواند کار بکند. خب باید آن هم یک چیز محکمی باشد که آن باز نتواند بکند، بعضی معنا کردند احتمال دادند فقیّدها، یعنی قیّدها بالزّواج، که این قیّدها بالزواج در بعضی روایات هم شاهد دارد مثلاً وقتی که این زن‌های این‌چنینی را گاهی خدمت امیرالمؤمنین سلام الله علیه و آوردند حضرت تدبیری که به خرج می‌دادند این بود که این‌ها را تزویج می‌کردند «قَضَى أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ صلوات الله علیه فِي امْرَأَةٍ زَنَتْ وَ شَرَدَتْ» این کار خلاف را انجام داد و فرار کرد «أَنْ يَرْبِطَهَا إِمَامُ الْمُسْلِمِينَ بِالزَّوْجِ» امام مسلمین بیاید این را، یربطها، یعنی یقیّدها بالزوج، «كَمَا يُرْبَطُ الْبَعِيرُ الشَّارِدُ بِالْعِقَالِ» همان‌جور که بعیر شارد را، یک شتری که رم می‌کند و فرار می‌کند آن را چکار می‌کنند؟ او را بالعقال نگهش می‌دارند تا این که فرار نکند این مرأة‌ی این‌چنینی را هم با زواج مانند او، زواج در حقیقت یک چیزی است که به طور طبیعی شخص را دیگر خانواده تشکیل داده دیگر با شوهرش هست با خانواده‌های آن‌ها هست دیگر این‌ها خودش یک موانع روانی و طبیعی ایجاد می‌کند که دیگر فرار نکند. خب حضرت می‌فرمایند که به حسب این نقل امام المسلمین، بر او لازم است که در مورد این‌ها، این هم یکی از وظایف حکومت می‌شود که امام المسلمین برای چنین افرادی مسئله‌ی زواج را آماده کند این‌ها را تزویج کند که دیگر مرتکب این امور نشوند. این‌جا هم فقیّدها که حضرت دارد می‌فرماید اگر معنای آن زواج باشد طبق این تفسیر، باز چرا خب زواج را اول نگویی، حبسش بکن، آن کارها را هم انجام بده آخرش برایش شوهر پیدا کن، خب اول برایش شوهر پیدا کن تا از این چیزها، این از اصعب به اخف رفتن می‌شود ولی ظاهراً حالا فقیّدها حالا بعید است حالا بخواهیم این‌جوری بخاطر، یعنی قرینیتی ندارد که ظهور را عوض کند، ظاهر فقیّدها یعنی همین که او را ببند، ظاهرش همین است بنابراین این‌جا باز اول صعب، بعد خفیف، بعد دوباره صعب، این بر خلاف آن چیزی است که در باب امر به معروف «تسالم القوم علیه الا من شذّ» که احتیاطاً می‌گوییم که گفتند مخیّر هستی بین صعب و چیز، یا می‌توانی از آن یکی شروع بکنی، نه همه گفتند که ... حتی اگر این روایت را از باب امر به معروف نگیریم. چون این روایت معلوم نیست اصلاً ربطی به باب امر به معروف داشته باشد بلکه این مربوط به باب دفع منکر است، چرا؟ برای این که یکی از شرایط امر به معروف احتمال تأثیر است و این‌جا معلوم است که این اثر نداشته، این اثر ندارد می‌گوید آقا این کار را انجام دادم، خب حضرت باز امر دوم را، باز امر سوم را، دیگر می‌گوید که ببندش، این بستن که نمی‌شود از باب امر به معروف باشد تأثیر ندارد بله دفع منکر می‌شود یعنی جلوی این که او بتواند منکر را انجام بدهد جلوی او سد می‌شود. امر به معروف و نهی از منکر این است که نه امر می‌کنی و نهی می‌کنی به مراتبش تا او به اختیاراً آن کار را ترک بکند آن باب امر به معروف و نهی از منکر این است اما این که نه جلوی کارش را سد می‌کنیم و او هم دست برنمی‌دارد خب شما نمی‌گذاری این کار را انجام بده این می‌شود دفع المنکر، این روایت مربوط به دفع المنکر است نه امر به معروف، و شاهد دیگر هم برای این که مال این‌جا هست حضرت نفرمود خب نصیحتش کن، تخفیفش اول قبل از آن که بگوید حبسش بکن خب اگر از باب امر به معروف بود می‌فرمود خب نصیحتش کن، آیات عذاب را برایش بخوان، و نصیحت بکن او را، این‌ها را نفرمود از اول آمد گفت فأحبسها، این معلوم است که این‌جا یک جایی است که تأثیر ندارد و این چیزها تأثیر ندارد حضرت فرموده این کارها را بکن اگر بخواهیم بگوییم. 
س: ؟؟؟ در کسر و قتل و این‌ها هم ؟؟؟
ج: نه قتل درست است فلذا گفتیم قتل چیه، به هیچ راهی نمی‌شود از چیز امر به معروف قرارش داد به هیچ عنوان، حتی روی مسلک صاحب جواهر که وادار کن، خود ایشان هم قبول ... اما کسر چرا، می‌شکنند برای این که دیگر بعد از این، این کار را نکند.
س: ؟؟؟
ج: نه حالا اشکال سوم نمی‌خواهیم طرح بکنیم فعلاً می‌خواهیم بگوییم این روایت هر جوری معنایش بکنی، چه مربوط به باب امر به معروف بخواهی بگیری، چه باب دفع از منکر بگیری، توی هر دو باب قول این است که از خفیف به صعب باید بروید نه از صعب بروی به خفیف، در هر دو باب این‌جوری هست دفع منکر هم که می‌خواهی بکنی همین‌جور است امر به معروف هم بخواهی بکنی همین‌جور است بنابراین علی أیّ حالٍ شبهه این است که این روایت اگر به سند ظاهری آن نگاه بکنیم مشتمل بر محمد بن موسی بن المتوکل است که لاتوثیق له، اگر به متنش نگاه کنیم ولو سند مشکلش برطرف بشود یک متنی دارد که این متن لا یُفتی به أو لا یُفتی به المشهور، بلکه کاد أن یکون اجماعاً.
س: ؟؟؟ اصعب است دیگر، ؟؟؟ چون مثلاً توی روایات می‌گوید آقا مسجد زن خانه‌اش است خب ایشان در خانه محبوس شده ؟؟؟
ج: آن حبس غیر از این است، نه آن به اختیار خودش می‌گوید برو نماز را توی پستو بخوان. نمی‌گوید زندانی کن او را، در را روی او ببند آن‌جا باشد که، حبس یعنی این، 
س: ؟؟؟
ج: حالا حبس راحت‌تر ...
س: ؟؟؟
ج: توضیح دادم، البته شما احق از ما هستید که این کلمات را بفهمید چون اهل البیت ادری بما فی البیت هستند اما ...
س: ؟؟؟
ج: فأحبسها، نسبت به آن محبوس ...
س: ؟؟؟
ج: صبر کن من حرفم تمام بشود شما فرمایش بفرمایید. نسبت به محبوس باید صعب و شدید را و خفیف را ملاحظه کرد، نسبت به محبوس، نسبت به آن کسی که این کار راجع به او انجام می‌شود حبس او نسبت نسبت به او آسان‌تر است برای او یا این که دیگرانی که می‌آیند این کار را می‌کنند جلوی‌شان را بگیریم، او را حبس نکنیم، او آزاد باشد. جلوی آن‌ها را برویم بگیریم. کدام صعب است کدام خفیف است؟ نسبت به آن شخص؟ خب اول حضرت فرموده فأحبسها،‌ بعد فرموده برو جلوی آن را بگیر، گفت این فایده‌ای ندارد گفت حالا جلوی آن‌ها را بگیر، خب جلوی آن‌ها را گرفتن که آسان‌تر بود خب اول بگوید برو جلوی آن‌ها را بگیر،‌ بعد بفرماید آن را حبس بکن، این حالا چیزی که، حالا تا ببینیم شما فکر می‌کنید چه جوابی برای آن پیدا می‌کنید حالا فعلاً ...
پس بنابراین این دو تا مناقشه، مناقشه‌ای است که به صدور روایت مربوط می‌شود که اصلاً صدور این روایت محل اشکال است حجت برای آن نداریم إمّا لضعف السند، به خاطر محمد بن موسی بن المتوکّل، و إمّا بخاطر این که مضمون آن، مضمونی است که لایُفتی به، این دو تا اشکال، این دو بیان برای این که حجیت صدور محل اشکال است أما اشکال اول را ببینیم قابل دفع است یا نه، ما برای تخلّص از اشکال اول سه راه داریم.
راه اول این است که بیاییم موسی بن متوکل را علی رغم این که در کتب رجال توثیق ندارد اثبات کنیم توثیق آن را، از طرقی که حالا بعد بیان می‌کنیم. 
[bookmark: _GoBack]راه دوم این است که از راه اسناد جزمی صدوق مسئله را حل کنیم چرا؟ برای این که صدوق در متن من لایحضر چه فرمود؟ فرمود روی الحسن بن محبوب، خودش دارد إخبار می‌کند می‌گوید ایشان روایت کرده، روی الحسن بن محبوب عن عبدالله بن سنان عن ابی عبدالله علیه السلام، اسناد جزمی دارد می‌دهد، می‌گوید ایشان روایت کرده است و چون این إخبارش محتمل الحس و الحدس است بپذیریم، می‌گوییم ما به سند مشیخه کار نداریم به خود ایشان کار داریم که دارد می‌گوید روی الحسن بن محبوب.
راه سوم این است که تعویض سند کنیم این سند مشیخه را به سند شیخ طوسی، به صدوق تعویض کنیم که باید توضیح بدهیم بعداً.
اما راه اول: راه اول این است که اثبات وثاقت خود این محمد موسی بن المتوکل را بکنیم. برای اثبات وثاقت ایشان شش راه وجود دارد علی اختلاف المبانی، راه اول که أوسع الطرق است این است که یک روایتی را ابن طاووس در فلاح السائل نقل می‌کند که در سند آن محمد بن موسی بن المتوکل واقع شده و ظاهراً علی بن ابراهیم هم عن ابیه که ابراهیم بن هاشم باشد در سند است بعد ایشان می‌فرماید در ذیل این روایت می‌فرماید سند این روایت، اشخاصی که در سند این روایت قرار گرفتند به اتفاق همه ثقات هستند پس نقل اجماع و اتفاق می‌کند بر این که علما، محدثین، رجالیون به اتفاق همه کسانی که در این سند واقع شدند ثقه هستند خب محقق خوئی در این‌جور موارد می‌فرماید در مثلاً در ابراهیم بن هاشم فرموده این کلام ابن طاووس دلالت می‌کند که لااقل بعضی از قدما گفتند دیگر، حالا ولو ما توثیق ابن طاووس را چون متأخّر است که ایشان متأخرین را قبول ندارد بپذیریم،‌ اما ایشان دارد إخبار می‌کند که عده‌ای از قدما این مطلب را گفته‌اند و کفا لنا، عده‌ای از قدما و بزرگان قدما و علمای بزرگ توثیق کردند پس کلام ابن طاووس کاشف است از این که در علما و در محدثین و در رجالیون ما موثّق برای محمد بن موسی بن المتوکل وجود دارد بنابراین هم اثبات وثاقت ایشان می‌شود و هم اثبات وثاقت ابراهیم بن هاشم می‌شود توی کتب رجال نیامده اما این مسئله است حالا بیان دیگر هم این است که بگوییم از این کلام استفاده می‌کنیم اجماع منقول ابن طاووس بر این که ایشان موثق است بیان سوم این است که از این کلام ابن طاووس استفاده می‌َشود که خودش دارد توثیق می‌کند خود ایشان هم دارد توثیق می‌کند ولی آن بیان اول علی کلّ المبانی، حتی مبانی‌ای مثل محقق خوئی، قابل اعتماد است. پس این راه اول شد. این راه اول به واسطه‌ی نقل اتفاق و اجماع بر وثاقت عده‌ای که منهم محمد بن موسی بن المتوکل است. این راه اول.
س: ؟؟؟
ج: من عین عبارتش را ننوشتم. «و ادعی ابن طاووس فی فلاح السائل الاتفاق علی وثاقته» صبح می‌خواستم حالا بروم، چون قبلاً دیدم روایت را، بروم آدرسش را نگاه کنم برای این که خدمت آقایان بگویم دیگر فرصت نشد. شما فلاح السائل را بزنید محمد بن موسی بن المتوکل را هم بزنید خب آن روایاتی که ایشان در آن هست می‌آید. 
راه دوم: راه دوم این است که محقق خوئی بر این اعتمد، فرموده خود صدوق در مشیخه در چهل و هشت مورد طُرقی را که به اصحاب بیان کرده به کتب اصحاب بیان کرده محمد بن موسی بن المتوکل در آن هست مشیخه را برای چه نوشته ایشان؟ مشیخه را نوشته پشتوانه‌ی این کتاب باشد. که می‌گوید آقا این ؟؟؟ روایت را از این آدم‌ها نقل کرده در چهل و هشت مورد سند‌هایی که ذکر می‌کند به اصحاب کتب، محمد بن موسی بن المتوکل در آن هست از این کار صدوق استفاده می‌شود که صدوق بر این آدم اعتماد دارد این نقل فراوان است اگر یک جا بود، دو جا بود، این نقل فراوان است ایشان توی مشیخه، آن هم مشیخه‌ای که به این جهت و به این داعی نوشته می‌شود که روایات را از ارسال دربیاورند و بگویند مستند داریم این آدم‌ها این‌ها را نقل کردند می‌فرماید ظاهر این کار صدوق این است که یعتمدُ علیه، پس یک شهادت عملی ایشان می‌شود برای این که این آدم ثقه است و ... این فرمایش آقای خوئی در این‌جا منافات دارد با مبنای ایشان که هم در مقدمه‌ی معجم رجال الحدیث در ضوابط توثیقات فرموده و هم در فقه که این مسئله‌ که آقا اعتماد یعنی نقل قدما، نقل اجلّاء و این‌ها دلالت بر وثاقت‌شان می‌گوید نمی‌کند این مبنا را خیلی‌ها دارند می‌گویند اگر ما دیدیم اجلّاء از یک نفری کثیراً نقل می‌کنند این دلیل است بر این که آن آدم ثقه است پیش آن‌ها، و الا چطور این أجلّاء کثیراً از او نقل می‌کنند چه جلیل واحد کثیراً نقل کند چه اجلّاء نقل کنند گاهی جلیل واحد است که این‌جوری هست جلیل واحد است یعنی صدوق، گاهی اجلاء هستند هم صدوق است هم نمی‌دانم محمد بن یعقوب کلینی است هم شیخ طوسی هست هم کی هست هم کی هست هم کی هست آن‌ها اجلاء می‌شوند. ایشان می‌گوید ما قبول نداریم این نقل اجلاء آیت وثاقت نیست قبلاً ما این که این نقل اجلاء آیت وثاقت نمی‌تواند باید با یک پیاز‌ داغی آن را تقویت می‌کردیم می‌گفتیم که نقل کثیر اجلاء‌ این روایات را، برای این نیست که اعتماد به آن روایت دارند برای امر آخری است که از تعاضد این روایات تواتر درست می‌َشود یا اجمالی یا معنوی، آن‌ها برای این که می‌گویند ما این روایات را ؟؟؟ نمی‌شناسیم حالا ولو شاید دیگران بشناسند ثانیاً با تعاضد این متون کنار یکدیگر، این روایات در کنار یکدیگر چه می‌شود؟ تواتر درست می‌َشود تواتر حالا یا لفظی یا معنوی یا اجمالی درست می‌شود این هم یک داعی‌ای است پس لازم نیست روایات این را، مثل کاری که بحار فرموده مجلسی فرموده می‌گوید این‌ها را ما جمع می‌کنیم خیلی از آن‌ها هم ممکن است که این‌جوری نباشد ولی روی هم رفته این‌ها بسیاری از مقاصد شریعت را اثبات می‌کند این کاری که بعضی‌ها آمدند اخیراً هم کردند مثلاً روایات کافی را یا روایات وسائل را، صحاح آن را به نظر خودشان جدا کردند آن‌ها را کنار بگذاریم این کار درستی نیست نه، این‌ها همه باید باشد چون این‌ها درست است حالا صحیح‌های آن مثلاً فرض کنید به نظر شما این‌ها است اولاً صحیح بودن که انظار مختلف است مبانی مختلف است این‌ها فوایدش این است که تعاضد می‌کنند یکدیگر را. خیلی از معارف که ما الان می‌دانیم بخاطر همین است مثلاً این که ائمه علیهم السلام عالم بما کان و بما یکون و ما هو کائن هستند یک روایت بیاوری سندش را بخواهی بحث بکنی ممکن است این درش ضعف باشد اما وقتی ده‌ها روایت، صدها روایت است که این مضمون در آن هست و از آن مطلب از آن استفاده‌ می‌شود از آدم‌هایی که ربطی به هم اصلاً ندارند خب تعاضد می‌کنند تواتر درست می‌شود تواتر معنوی درست می‌شود که بله این‌جور بوده چنین چیزی واقعیت دارد خب این‌جا نباید به تک تک روایت سندش را نگاه کرد این‌ها، این‌ تعاضدها موجب همان مسئله خواهد شد.
خب این‌جا بر خلاف مبنای آن‌ها هست ولی اگر کسی این مبنا را اصولاً بپذیرد این هم یک راه است.
س: شما قبول ندارید این مبنا را؟
ج: اگر ببینید فتوا طبق آن بدهد و آن زیاد باشند آن‌ها، نه مثل صدوق قدس سره که مبانی‌ای دارد که ما آن مبانی را، او می‌گوید ما یُصحّحه استادم که محمد بن ابن ولید باشد قبول می‌کنم ما یُصحّحه اُصحّحه، این‌جور اعتماد دارد مثل مرحوم یکی از تلامذه‌ی مرحوم نائینی قدس سره ایشان مرحوم استادمان می‌گفت حاشیه‌ی ایشان بر عروه که چاپ شد عین حاشیه‌های آقای نائینی بود فقط یک‌‌جای آن اختلاف داشت آن علی الاحوط داشت این علی الاقوی یا بر عکس، ایشان می‌گفتند من این را گفته بودم مثلاً نقل کرده بودم که من حواشی این‌‌ها را دیده‌ام این به گوش آن آقا رسیده بود آقای آسید جمال گلپایگانی رحمة الله علیه، ایشان گفته بود بله ما این‌جور به نائینی معتقد هستیم حرف دیگر بالاتر از حرف نائینی نیست ما این‌جور به نائینی معتقدیم. خب حاشیه‌ی عروه‌اش عین حاشیه‌ی ایشان است حالا آقای اراکی هم حاشیه‌‌اش با حاشیه‌ی مرحوم آسید محمد تقی خونساری رحمة الله علیهما یکی بود من یک وقت از خود ایشان سؤال کردم قبل از مرجعیتشان، ولی ایشان می‌‌گفتند ما با هم مباحثه کردیم تعلیقه زدیم فلذا این تعلیقه‌ها با هم در مباحثه به این نتیجه رسیدیم دو تای ما، این یکی چیزی است اما نه مباحثه نکردیم من این‌جور به آن معتقد هستم حرف آن درست است این خب خیلی عقیده می‌خواهد شخصی به شخصی داشته باشد.
س: ؟؟؟ که ایشان توی مشیخه این کار را کرده آن‌جا علما توی ؟؟؟
ج: با توضیحاتی که دادم از مشیخه می‌فهمیم اعتماد کرده چون می‌خواهد با این کار کتابش را درست کند کتابش را معتمد کند تقویت کند.
راه سوم: راه سوم ...
س: فرمایش آقای خوئی ؟؟؟ چون توی مقدمه گفتیم از نقل وثاقت اثبات نمی‌شود این‌جا می‌فرمایند اعتماد ؟؟؟
ج: نه آن‌ها می‌فرمایند نقل کثیر، خب نقل کثیر دلالت بر اعتماد ... این‌جا چه‌جور شما اعتماد را درآوردید؟ خب آن‌ها هم می‌گویند ما از این نقل کثیر اعتماد را می‌فهمیم این‌جا هم از این که در این طریق‌ها قرار داده اعتماد ؟؟؟ آن‌ها هم می‌گویند ما اعتماد از آن‌ها در می‌آوریم.
س: ؟؟؟
ج: چرا نقل کثیر دیگر.
و سوم: راه سوم این است که علامه ایشان را توثیق کرده در رجالش، توی قسم اول ذکر کرده از این که علامه در قسم اول ذکر کرده می‌فهمیم که، چون می‌دانید علامه دو قسم دارد رجالش، الضعفاء و الموثّقین. قسم اول مال موثق‌هاست قسم دوم مال ضعفاست ایشان این را در قسم اول ذکر کرده حالا نگاه کنید من فرصت نشد که کلمه‌ی ثقةٌ هم دارد یا ندارد این را حالا من خودم هم نگاه می‌کنم شما هم نگاه کنید که آیا در قسم اول کلمه‌ی ثقةٌ دارد یا ندارد چون داشتن و نداشتن آن یکی است.
س: بله دارد.
ج: دارد کلمه‌ی ثقةٌ؟ خیلی خب، اگر دارد که خب توثیق کرده.
و حالا محقق خوئی توثیق ایشان را مؤیّد قرار می‌دهد اما اگر کسی بگوید که نه توثیقات علامه هم به بیاناتی که قبلاً گفتیم معتبر است چون علامه هم توثیقاتش و شهاداتش محتمل الحس و الحدس است. بخاطر توضیحاتی که مکرر عرض کردیم دیگر وقت را نمی‌گیرم برای تکرار آن. هم‌چنین ابن داوود در رجالش، ایشان را توثیق کرده این که می‌گوییم در کتاب رجالی است یعنی کتب رجالی اصلی که هشت تا هست این‌ها دیگر کتاب‌های متأخرین است که همان‌ها را جمع‌آوری کردند مع اضافاته، خب پس بنابراین راه‌ چهارم این شد که ابن داوود ایشان را توثیق کرده.
راه پنجم: راه پنجم این است که جناب صدوق مکرراً وقتی نام ایشان را برده رضی الله عنه گفته که یکی جاهای همین جاست توی همین سند که خواندیم فرموده محمد بن موسی بن المتوکل رضی الله عنه. در این که آیا این ترضیه دلالت بر جلالتش هم و توثیق می‌کند یا نه؟ اختلاف است محقق خوئی قبول ندارد اما خیلی از بزرگان می‌گویند ترضیه وزانش، وزان اعلی الله مقامه‌ای است که ما امروز به هر کسی که نمی‌گوییم اعلی الله مقامه. این غیر از رحمه الله است غیر ؟؟؟ اعلی الله مقامه یعنی یک جلالت و عظمتی برایش قائلیم فلذا خیلی جاها مثلاً بگوییم رحمه الله، این‌ها کأنّ جسارت می‌دانند مثلاً رحمه الله بد نیست ولی اسم ائمه را ببریم بگوییم رحمه الله. ؟؟؟ مفروغ عنه است آن یعنی چی؟ احتیاج به این دعا ندارد سلمان فارسی را بگوییم رحمه الله، بابا سلمان فارسی که دیگر معلوم است تضمین شده است اگر گفتند اعلی الله مقامه یعنی یک مقامی دارد خدا او را بالاتر ببرد فلذا مرحوم استاد آقای حاج شیخ مرتضی حائری قدس سره توی درس شاید بارها فرمود به من وقتی رفتم از این دنیا اعلی الله مقامه نمی‌خواهید بگویید. بگویید غفرالله له، بگویید تغمّده الله برحمته، این‌ها را بگویید اعلی الله مقامه و نمی‌دانم مقامش عالیست خدایا متعالی بفرما. تو چه خبر داری؟ شما بگو خدایا او را ببخش، او را بیامرز، رضوان خودت را نصیب او بفرما. این‌طور می‌فرمود حالا این‌جا می‌گویند بابا صدوق که مقیّد است این تعبیر را به کار ببرد فی غیر موضعٍ وقتی نام ایشان را می‌برد معلوم می‌شود خیلی بزرگ بوده پیش ایشان، خیلی جلالت‌قدر داشته که رحمه الله هم نمی‌گوید می‌گوید رضی الله عنه، خدا از او راضی است این مقام بزرگی است این همان رضی الله عنهی است که عامه هم وقتی کسی را مهم می‌خواهند بدانند مثلاً چنین تعبیری برایش می‌آورند این توی ادبیات عامه این است خب این هم وجهٌ، حالا فیه اختلافٌ، این آقای خوئی این را مؤیّد قرار می‌دهد مثلاً، یک عده این را دلیل می‌توانند قرار بدهند البته ما معتَمَد اصلی‌مان همان چه هست؟ آن مطلب ابن طاووس بوده که نقل اجماع کرد اتفاق کرد و بعد توثیق علامه است و بعد توثیق ابن طاووس است این بعد که می‌گوییم بعد ترتیبی نبود یعنی این‌ها.
راه اخیر بر این که وثاقت ایشان را بتوانیم درست کنیم این است که این محمد بن موسی بن المتوکل وقع فی کثیر من الاسناد، شیخ واسطه‌ای است و فلذا من المعاریف است و قدحی راجع به او وارد نشده مرحوم آقای تبریزی قدس سره این بعدها، آن وقتی که ما مشرف بودیم خدمت ایشان و درس می‌رفتیم آن موقع این مبنا را نداشتند این بعدها برای ایشان مبنا بود که اگر یک کسی از معاریف باشد اسمش سر زبان‌ها باشد و قدحی راجع به گفته نشده باشد علی رغم این که رجالیون مقیّد هستند وظیفه‌ی خودشان می‌دانند که اگر راوی‌ای قدح دارد بیان کنند. همین ابن داوود در مقدمه‌ی کتابش گفته است اگر لولا این که این وظیفه‌ی ما بود من غیبت نمی‌کردم عیب اشخاص را بیان نمی‌کردم اما چون این‌ها در طریق احکام الهی واقع شدند این وظیفه‌ی ماست. یکی از موارد استثنائات غیبت این است دیگر، در این موارد است و الا ما چه حقی داریم که بگوییم حالا این فاسق بوده یا چه بوده یا چه بوده، این‌ها مقیّد بودند به خاطر این که این‌ها در طریق استنباط احکام واقع می‌شوند اگر ثقه نیستند اگر عادل نیستند بیان بکنم. حالا ایشان می‌فرمود اگر یک کسی معروف باشد تا این که مورد غفلت واقع نشده باشد و از نظر این که مورد غفلت است نگفتند نه،‌ معروف است و در عین حال قدحی راجع به او نگفتند از این ما اطمینان پیدا می‌کنیم که این‌ آقا قدح ندارد و آدم ثقه‌ای است. و یا این که بیان قبلشان که بارها گفتیم این مشمول صحیحه‌ی عبدالله بن ابی یعفور می‌شود که آن‌جا فرمود کسی که این‌جور باشد این‌جور باشد و حسن ظاهر داشته باشد قد ثبتت عدالته، همین حسن ظاهر است که آدم در بین مردمی باشند که چشم‌های آن‌ها شش چشمه دارند به آدم نگاه می‌کنند که اگر یک عیبی هست بگویند و نمی‌گویند و نگفتند همین حسن ظاهر است.
س: ؟؟؟
ج: ضابط بودنش هم با اصالة السلامة دیگر، معمول آدم‌ها ضبط متعارف دارند الا این که ثبت خلافه، پس پمّ عدالتش با این ثابت می‌شود و آن را هم ضمیمه می‌کنیم معلوم می‌شود.
اگر آن راه اول را برویم که اطمینان باشد اگر آدم بود ضبط نداشت مخلّط بود گَلُ و قاطی می‌کرد باز این قدحی بود که باید ذکر می‌کردند نکردند پس معلوم می‌شود آدم متعارف است این امور ستّه اموری است که با آن می‌توانیم از راه اول تخلّص کنیم که بگوییم این آقا ثبت وثاقته، بنابراین لااشکال.
راه دوم هم که دیگر خیلی حرف نداشت،‌ راه دوم چه بود؟ گفتیم گفته روی الحسن بن، ایشان اسناد جزمی داده می‌گوید این حسن بن محبوب از عبدالله بن سنان این را نقل کرده 
س: ؟؟؟
ج: باشد آن که منافاتی با این ندارد.
س: ؟؟؟
ج: اتفاقاً این تأیید هم می‌کند که او آدم ثقه‌ای هست چون از همان راه آمده اسناد جزمی داده 
س: ؟؟؟
ج: نه نه، درست، تأیید می‌کند ما قائل به این نیستیم به که اگر این‌جا اسناد جزمی داد آن‌جا سند ذکر کرد این منافات دارد منافات ندارد چون احدالطرقش را دارد ذکر می‌کند همه‌ی طرقش را، چون خود شیخ طوسی هم گفته من همه را ذکر نمی‌کنم بعضی طرقم را ذکر می‌کنم پس بنابراین این هم راه ... اما راه سوم احتیاج به توضیح دارد برای فردا.
و صلی الله علی محمد و آل محمد.
پایان.

5
