درس خارج فقه استاد شب زنده‌دار
جلسه: 21 ـ امر به معروف و نهی از منکر		12/8/1394
مدت: 42

اعوذ بالله من الشیطان الرجیم بسم الله الرحمن الرحیم الحمدلله رب العالمین و صلی الله تعالی علی سیدنا و نبینا ابوالقاسم محمد و علی آله الطیبین الطاهرین المعصومین لا سیما بقیة الله فی الارضین ارواحنا فداه و عجل الله تعالی فرجه الشریف.
السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا أَبَا عَبْدِ اللَّهِ وَ عَلَى الْأَرْوَاحِ الَّتِي حَلَّتْ بِفِنَائِكَ وَ أَنَاخَتْ بِرَحْلِكَ عَلَيْكُمْ مِنِّا سَلَامُ اللَّهِ أَبَداً مَا بَقِينا وَ بَقِيَ اللَّيْلُ وَ النَّهَارُ وَ لَا جَعَلَهُ اللَّهُ آخِرَ الْعَهْدِ مِنّا لزِيَارَتِكُمْ السَّلَامُ عَلَى الْحُسَيْنِ وَ عَلَى عَلِيِّ بْنِ الْحُسَيْنِ وَ عَلَى أولاد الحسین و علی أَصْحَابِ الْحُسَيْن‏ یا لیتنا کنّا معهم فنفوز فوزاً عظیماً. 
اللَّهُمَّ الْعَنْ أَوَّلَ ظَالِمٍ ظَلَمَ حَقَّ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ وَ آخِرَ تَابِعٍ لَهُ عَلَى ذَلِكَ اللَّهُمَّ الْعَنِ الْعِصَابَةَ الَّتِي جَاهَدَتِ الْحُسَيْنَ وَ شَايَعَتْ وَ بَايَعَتْ وَ تَابَعَتْ عَلَى قَتْلِهِ اللَّهُمَّ الْعَنْهُمْ جَمِيعاً.
اللَّهُمَّ ارْزُقْنِي شَفَاعَةَ الْحُسَيْنِ يَوْمَ الْوُرُودِ وَ ثَبِّتْ لنا قَدَمَ صِدْقٍ عِنْدَكَ مَعَ الْحُسَيْنِ وَ أَصْحَابِ الْحُسَيْنِ الَّذِينَ بَذَلُوا مُهَجَهُمْ دُونَ الْحُسَيْنِ عَلَيْهِ السَّلَامُ.
طبق ابحاث قبل روشن شد که مانعی برای حمل واژه معروف و هم چنین منکر بر معنای عرفی وجود ندارد. چون حقیقت شرعیه ثابت نشد، آن امری هم که اختلال ایجاد می‌کرد ظهور حال متکلم را هم محقق نشد. بنابراین لابأس بر این که ما الفاظ این دو لفظ را؛ معروف را و منکر را حمل کنیم بر همان معنای عرفی‌اش. بنابراین حالا باید وارد این بشویم که معنای عرفی چیه تا بعد از رهگذر معنای عرفی مصادیق آن را تشخیص بدهیم.
در این که معنای عرفی کلمه معروف و منکر چیست به خصوص در این استعمالات قطعاً همان طور که دیروز گفتیم بعضی از معانی مذکوره برای این واژه معروف و منکر این جا حتماً مقصود نیست مثل آن جرحی که در کف دست و این معانی این چنینی، آن‌ها می‌رود کنار. اما از بین سایر معانی چی مقصوده عرفاً؟
سه نظریه در این جا قابل طرح هست؛ 
نظریه اول این است که گفته بشود این معروف و منکر خب اسم مفعول است بر وزان اسم مفعول است، یکی‌اش از ثلاثی مجرد است که معروف باشد، یکی‌اش از ثلاثی مزید است که منکر باشد. بنابراین بر روالی که اسم مفعول باید معنا بشود این جا هم باید همان جور معنا بشود. اسم برای چیه؟ برای دلالت بر وقوع ماده آن است بر یک شخصی، بر یک چیزی. بنابراین ماده معروف «عرف» هست، ماده منکر «أنکر» است. «عرِفَ» یعنی چی؟ «عرف» یعنی شناخت. پس معروف یعنی چی؟ یعنی شناخته شد. چیزی که این شناخت بر آن واقع شده، شناخته شده. منکر یعنی آن چیزی که این انکار بر آن واقع شده بود. خب بر همین روال معنا بشود. یعنی معروف یعنی آن چه که شناخت بر آن قرار گرفته، منکر هم یعنی آن چه که انکار بر آن قرار گرفته، به همین معنا معنا بکنیم مثل بقیه اسم مفعول‌ها. آن مضروب یعنی چی؟ یعنی زده شده. مظلوم یعنی آن کسی که ظلم به او شده. این هم یعنی همین. و بر همان اساس اسم مفعولی و توجه به ماده و این که این ماده واقع شده است بر آن امور به این معنا استعمال شده باشد من دون این که این دو دواژه نام قرار گرفته باشد و علَم شده باشد و وضع شده باشد بر یک امور خاصی. من دون هذا. این یک فرضیه است.
این فرضیه ... حالا فرضیه‌های دو و سه را هم خوبه بگویم بعد برویم به تحلیل و درستی و نادرستی‌اش بپردازیم. 
فرضیه دوم این است که نه این‌ها درسته وزانش وزان اسم مفعول است اما منسلخاً از آن ماده اصلی‌اش و معنای ماده علَم شده و نام قرار داده شده برای یک سری از امور. معروف برای یک سلسله از امور، منکر برای یک سلسله از امور. مثل علَم مرتجل. منسلخاً از آن معنای ماده، آن دیگه ملحوظ نیست. این را توی عُرف آمدند مثلاً فرض کنید برای امور خوب هرچیز و هر کار خوب، یا هر ترک خوبی که  در واقع خوبه گفتند ما به این‌ها می‌گوییم معروف. هر کار بدی هم که واقعاً بد است به این هم می‌گوییم منکر. به لا لحاظ آن ماده در آن ولو شناخته نشده باشد. و آن در آن لحاظ نشده مثل خیلی نام‌ها که می‌گذارند. یکی کسی مثلاً می‌بیند اسمش را گذاشتند خیلی هم شکلش زشته، یا به قول استاد مثلاً یک کسی را گفتند فرض کنید می‌گویند زلفعلی با این که کچل است. خب این جا آن ماده در آن ملحوظ نشده به این جهت گذاشته شده. 
فرضیه سوم این است که نه، این علَم شده، نام قرار داده شده اما ملحوظاً فیه معنی المادة. به تناسب آن ماده آمدند این کار را کردند. این سه فرضیه‌ای است که وجود دارد. 
سؤال: ؟؟؟
جواب: مثل علَم منقول. 
سؤال: ؟؟؟ با این چه فرق می‌کند نتیجه‌اش؟
جواب: آن جا علَم نبود. در اولی براساس... حالا وقتی که بررسی می‌کنیم روشن‌تر می‌شود. آن جا براساس اسم مفعول بود. بر آن اساس دارد گفته می‌شود. 
خب این سه فرضیه‌ای که در مقام وجود دارد. 
اما فرضیه اول که ما بگوییم استعمال بر آن اساس داریم. خب اولاً یک چیزهایی لازم دارد. خب براساس آن می‌گوییم معروف است. یک نائب فاعل می‌خواهد؛ چی معروف است؟ حسنش معروف است؟ قبحش معروف است؟ وجودش معروف است؟ عدمش معروف است؟ خب چی آن معروف است؟ یک نائب فاعل می‌خواهد دیگه. حالا این جا شما فرض بکنید که اگر این باشد که صفتش معروف است، اگر براساس این است باید بنابراین ما به منکر هم بتوانیم بگوییم معروف. و به معروف هم بتوانیم بگوییم منکر. چرا؟ برای این که کارهای خوب این خوبی‌اش شناخته شده. کارهای خوب بدی‌اش منکر است، محل انکار است، این طور نیست. عدالت خیلی چیز بدی است، بد بودن عدالت محل انکار است. خوب بودن عدالت محل شناخت است. اگر بخواهیم به لحاظ اسم مفعولی و این وضع محاسبه بکنیم بنابراین هم همه منکرات را یعنی منکرات واقعی را؛ کارهای خراب، کارهای بد، هم می‌توانیم به آن بگوییم معروف، هم می‌توانیم به آن بگوییم منکر. همه کارهای خوب را هم، هم می‌توانیم بگوییم معروف، هم می‌توانیم منکر و حال این که در آن چنین چیزی نیست. هیچ عرفی این جوری نیست که وقتی می‌گوید «تأمرون بالمعروف تنهون عن المنکر» یا این عبارات «عاشروهم بالمعروف» یا این‌ها، بگوید یعنی آن شناخته شده. چی شناخته شده؟ آن صفتش. خب اگر این جور باشد، بر این اساس بخواهیم بیاییم جلو اطلاق منکر بر معروف باید درست بشود و اطلاق معروف بر منکر باید درست باشد. به حسب قاعده که درسته و حال این که این لایقبله الذهن العرفی و بشاقتش را درک می‌کنیم. چطور می‌گویی منکر است؟ آقا عدالت خیلی منکر است. می‌گویی چرا؟ یعنی منکر است بدی آن. ظلم خیلی چیز معروفی است. چی، چطور؟ خب معروف است بدی‌ آن. این نیست. پس ما قطع داریم که به حسب فهم عرفی‌مان و ذوق عرفی‌مان و ارتکازات عرفی‌مان این فرضیه اول در مورد این دو واژه درست نیست که براساس ؟؟؟ میزان اسم مفعولی استعمال شده باشد بدون این که علَم شده باشد و اسم قرار گرفته شده باشد. این حتماً نیست. 
سؤال: ؟؟؟
جواب: حسن هم بگذارید.... حالا چرا این را قرار بدهیم. اگر براساس آن است الزامی نداریم. براساس الزامی نداریم دیگه، براساس لغت است. مگر عرِفَ فقط متعلق «عَرفَ» فقط باید حسن باشد؟ می‌تواند قبح باشد. پس اگر بر اساس لغت و وزن اسم مفعولی می‌خواهیم پیش بیاییم و این که ماده را ملاحظه بکنیم الزامی نیست بر این که ... باید آن جا بشود آن جور تعبیر کرد، آن جا هم بشود آن جور تعبیر کرد و گفت، و می‌شود. اما توی اطلاقات می‌دانیم این واژه این جوری نیست که بر آن اساس آمده باشد.
و اما فرضیه دوم: 
فرضیه دوم معقول است...
سؤال: معروف و منکر بودن نسبت به یک ؟؟
جواب: حالا کم‌کم. اجازه بفرمایید حالا. 
و اما فرضیه دوم این معقول است. می‌گوییم بله توی عرف آمدند مثل این که نام می‌گذارند برای یک چیزی این جا اسمش را گذاشتند مسجد اعظم، این خیابان اسمش را گذاشتند کذا، آن کوچه اسمش را گذاشتند کذا. این جا هم یک سلسله صفات، اسمش را گذاشتند معروف. کدام صفات؟ یا افعال؟ افعالی که خوبه، خوب واقعی دارد. گفتند هر چی خوب واقعی هست اسمش را ما می‌گذاریم معروف. حالا چرا؟ چرا ندارد، دوست داریم. ملاحظه نمی‌خواهد بکنید. اسم آن را هم گذاشتیم منکر. آن فعل‌ها و ترک‌هایی هم که بد است، بد واقعی است، اسمش را گذاشتیم منکر. مثل آدم‌هایی که تقلید می‌کنند اسم بچه‌شان را می‌گذارند. می‌گویند معنای این واژه را می‌دانید چیه به حسب لغت؟ می‌گوید نه، دیگران گذاشتند ما هم می‌گذاریم. اسمش را مثلاً گذاشته سمانه، ما هم می‌گذاریم سمانه. حالا سمانه یعنی چی؟ نمی‌داند. بدون ملاحظه معنا و بدون ملاحظه ماده اصیل و این که این اسم مفعولی چه معنایی را با خود به حسب لغت دارد می‌آورد همین جور ارتباطیاً و جزافاً بدون ملاحظه آن و ارتجالاً ؟؟؟ این ممکن است. این هم یک فرضیه است. این ممکن است اما مستبعد عرفی است که عرف آمده باشد این کار را کرده باشد. چون عرف بلاوجه معمولاً این کار را نمی‌کند. عرف عقلاء که همه فیهم العقلاء و نخباء و کذا این یک فرضیه مستبعدی است اگر چه برهان برخلافش نداریم اما به حسب ذوق عرفی یک امر مستبعدی است که چنین چیزی از عقلاء سر بزند فلذا ادعای اطمینان به این که این فرضیه ثانیه نیست این ادعای به جایی است و گذاف نیست. 
اما فرضیه سوم:
سؤال: ؟؟
جواب: در عقلاء کلاً نه یک عاقل. توی عرف عام عقلاء همه دارند می‌گویند این که به خصوص گفتیم اگر مناشئ این‌ها هم بگوییم خدای متعال یا پیامبران هستند که آقای صدر تقویت کرده که واضع خدای متعال است این البته ؟؟؟ معنا دیگه استبعادش بلکه اگر آن مسلّم بشود باید گفت دیگه برهان داریم بر این که این جوری نیست.
و اما فرضیه سوم:
فرضیه سوم معقول است که بله به تناسب آن گفته شده. حالا به چه تناسبی؟ این تناسب چیه؟ سه وجه برای این تناسب گفته شد یا می‌شود گفت در کلمات بزرگان فقهاء آمده و مفسرین. یکی این که بگوییم درسته این افعال خوب و تروک خوب این‌ها چون شناخته شدند به خوبی پس شناخته شدند به خوبی از نظر اسم مفعولی ادبی می‌شود گفت این‌ها معروف هستند حسنهم. معروفٌ حسنهم. بعد دیگه حسنهم آن حذف شده گفتند ما خود معروف را نام این‌ها قرار می‌دهیم. این‌ها معروف است حسنهم. آن‌ها منکر است. به این‌ها گفتیم معروف یعنی معروف است حسنهم. چون این چنینی است پس خود معروفٌ را اسم قرار دادیم، علَم قرار دادیم برای آن. اما آن منکرها چرا به آن‌ها نمی‌گوییم معروف، خب آن‌ها هم معروفٌ قبحهم. چرا به آن‌ها نمی‌گوییم معروف، آن‌ها هم معروف است قبح‌شان. شیخ رضوان الله علیه و طبرسی و قطب راوندی این‌ها فرمودند به علت این که عرف دیده آن امور منکره مغفولٌ عنه است حتی قبحش هم کأنّ شناخته نشده. آخه آدم یک چیزی را می‌خواهد حسنش را بفهمد، یا قبحش را بفهمد باید توجه به آن داشته باشد. اذا التفت می‌فهمد حسنٌ أو قبیحٌ. اما اگر غافل باشد انسان از یک چیزی، نه حسنش را می‌فهمد یا نه قبحش را می‌فهمد. این بزرگان فرمودند این که به افعال حسنه یا تروک حسنه واقعیه گفته می‌شود معروف و نامش را گذاشتند معروف برای این است که این‌ها مورد توجه هستند. مورد شناخت هستند، شناخت پیدا شده برای عموم مردم و نوع مردم حسن این‌ها. چون این شناخت پیدا شده برای این‌ها گفتند خب همین معروفٌ را نامش می‌گذاریم. به این‌ها می‌گوییم معروف. 
اما آن منکرها در اثر خمول و سقوط و مطرودیتش مورد توجه نیست مورد غفلت است پس حتی قبحش هم معلوم نیست برای‌شان تا به آن هم بخواهیم بگوییم معروف. این جا معروفیت وجود دارد، آن جا اصلاً معروفیت لغوی و ادبی وجود ندارد تا ما آن را نام این قرار بدهیم. به خاطر این که این چنینی است که اصلاً توجه به آن نیست. حالا عبارتش را من بخوانم؛ عبارت شیخ طوسی رضوان الله علیه. 
شیخ در تبیان این چاپ جامعه مدرسین، جلد 4، صفحه 179:
فان قيل: لم قيل للحسن معروف مع أن القبيح أيضاً يعرف أنه قبيح، و لا يجوز أن يطلق عليه اسم معروف؟...
با این که قبیح هم معروف است. معروفٌ قبحه. آن جا معروفٌ حسنه، این جا معروفٌ قبحه. فلذا آن جا نامش را گذاشتند معروف، خب این جا هم بیایند اسمش را بگذارند معروف چون قبحش معروف است. چرا نکردند این کار را؟
قلنا: لأن القبيح بمنزلة ما لا يعرف لخموله و سقوطه...
چون مخمول است، چون سقوط در انظار است، توجه به آن نیست پس قبحش همه کأنّ شناخته شده نیست. پس قبحش معروف نیست، شناخته شده نیست چون توجه به آن نیست. ولی آن جا حسنش مورد توجه است. پس آن جا ما در خوبی‌ها معروف لغوی را داریم، عرف آمده گفته خب اسمش را هم می‌گذاریم معروف. بدی‌ها اصلاً توجه به بدی‌ آن هم ندارد حتی چون آن‌ها مخمول و مسقوط و مطرود هستند فلذا توجه به قبح نیست تا قبحش معروف باشد تا بگوییم آن جا چرا نگفتید. این وجه اولی است که جناب شیخ فرموده. جناب طبرسی هم در مجمع البیان در ذیل آیه 110 از سوره مبارکه آل عمران می‌فرماید:
و یسأل فیقال: إنّ القبیح ایضاً یعرف أنّه قبیحٌ فلم خصّ الحسن بإسم المعروف....
بإسم المعروف، یعنی نامش هست.
و جوابه: أنّ القبیح جُعل بمنزلة ما لایعرف لخموله و سقوطه. (ولی) و جعل الحسن بمنزلة النبيه الجليل القدر يعرف لنباهته و علو قدره‏...
این این جوری است فلذا می‌دانند خوبه، توجه دارند، گفتند خب حالا که همه می‌دانند حسن و نباهت و این‌هایش را، همین را نامش بگذارید. 
سؤال: ؟؟؟
جواب: نه، نه حسن شرعی‌اش، حسن واقعی‌.
سؤال: ؟؟؟
جواب: الاسماء وضع بالامور الواقعیة و الامور النفس الامریة در عرف. 
خب این به خدمت شما عرض شود که این بیان اول. 
این بیان اگرچه گویندگانش عظیم الشأن هستند اما قانع کننده نیست که بگوییم به این جهت است. چون یعنی چه که شما می‌فرمایید آن لخموله. یعنی ظلم خمول دارد، مردم قبح ظلم مثل حسن عدل روشن‌شان برای‌شان؟ قبح سرقت مثل حسن عدالت برای آن‌ها روشن است؟‌ این جور نیست که آن‌ها این جوری.... خیلی از بدی‌ها بدی‌هایی است که همه آگاهند به آن و علاوه بر این که رایج است در بین مردم. مگر ظلم کم است، مگر تعدی کم است. مگر مصادیق مختلف ظلم کم است. چطور خمول دارد. نه بگویید نیست، خمول ندارد واقعاً ولی به منزله آن قرار گرفته. خب چرا؟ همین که ؟؟؟ به منزله آن بیایم قرار بدهم. چه فرمایش شیخ که فرموده لخموله و سقوطه، چه آن فرمایش دیگری که خواسته یک خرده این را تصحیح کند به منزله قرار داده. خواسته کأنّ از این... خب چرا به منزله قرار بدهند، وجهی ندارد که به منزله قرار بدهند. 
این وجه وجه وجیهی نیست به خاطر اینکه خلاف واقع است، این چنین نیست. 
وجه دومی که در این کلمات بزرگان آمده این است که در مورد خوبی‌ها وسیله شناخت خوبی یک وسیله‌ای است که قابل ارائه است، قابل پیشنهاد است. می‌گوید آقا... مثلاً یک میوه‌‌فروش می‌گوید آقا این خربزه‌های ما شیرین است بیا بخور، به شرط چاقو. یک چیز گذاشته آن جا بیا بخور، این جنسی که من دارم جنس عالی است بیا امتحان کن تا بفهمی که می‌گویم خوبه راست دارم می‌‌گویم. اما یک وقت یک چیزهایی است که نمی‌شود گفت بیا امتحان کن. می‌گوید آقا این سمِ کشنده است قبول نداری بیا امتحان کن. می‌شود گفت؟ 
بیان دوم‌شان این است که به خوبی‌ها می‌گویند معروف است چرا؟ چون که راهی که بفهمی که خوبه باز قبول نداری بیا امتحان کن. اما بدی‌ها را نمی‌شود گفت قبول نداری بیا امتحان کن. به یک کسی بگویند که قبول نداری نعوذ بالله زنا بد است، برو امتحان کن. می‌شود گفت؟ قبول نداری سرقت بد است، برو یک چند تا دزدی کن تا بفهمی. نمی‌شود گفت. خب چون این چنینی است، آن را بگوییم معروف است. منکرات چون وسیله شناختش قابل پیشنهاد نیست از این جهت چون قابل پیشنهاد نیست گفتند اسم آن را نمی‌گذاریم معروف. اما آن یکی چرا. 
حالا این آقایان ممکن است بگویند این معروف است، معروفٌ حسنه و طریق فهم حسنه میسور یا نه معروفٌ اصلاً یعنی راه شناختش آشکار است، مؤنه‌ای ندارد، باز است می‌شود. مبنای شناختش را همان امتحان قرار بدهیم. معروفٌ یعنی اموری که راه شناخت آن به خوبی شناخته شده است اما آن دیگری نیست. 
اما به آن گفتند منکر چرا؟ برای این که راه شناختش انکار می‌شود. یا خودش قابل انکار است یا راه شناختش هم انکار است. 
حالا این عبارتش را هم بخوانیم. شیخ رضوان الله علیه فرموده است که:
و يعرف أيضاً (یعنی خوبی خوبی‌ها) بالملابسة الظاهرة و المشاهدة...
ملابسه یعنی اقدام کردن و آن کار را انجام دادن. مشاهده هم یعنی نگاه کردن. برویم ببینیم. آدم‌هایی که کار خوب ببینیم که چقدر این‌ها موفقیت پیدا کردند، چقدر سعادتمند شدند، چقدر ... آن‌ها را هم ببینی چطور شدند. یا خودت انجام بده ببین که چه جوری است. 
فأما القبيح، فلا يستحق هذه المنزلة.
که به مشاهده یا ملابسه بفهمید. آن جا نمی‌شود بگوید امتحان کن، مثل سم است. بگویی بیا بخور امتحان کن. اما آن جا چرا. این عبارت شیخ طوسی قدس سره. هم چنین این عبارت را هم من از فقه القرآن راوندی جلد 1، صفحه 360:
فإن قيل لم يقال للحسن المعروف مع أن القبيح معروف أيضاً أنه قبيح و لا يطلق عليه اسم المعروف. قلنا لأن القبيح بمنزلة ما لا يعرف لخموله و سقوطه (که آن قبلی بود) .... و يعرف أيضاً بالملامسة الظاهرة و المشاهدة فأما القبح فلا يستحق هذه المنزلة.
این هم مسأله دوم، وجه دومی که گفته شده.
این وجه هم خیلی قانع کننده نیست که ما بگوییم به این وجه آمدند. چرا؟ برای خاطر این که بدیهی است. احتیاج به راه نبود، ظلم و معمول قبایح احتیاج به امتحان کردن ندارند که حالا هم امتحان کند تا بخواهد بفهمد. ظلم تصورش مساوق با تصدیقش است که قبیح است. دزدی همین طور است، دروغ بلاوجهٍ مصالحی نداشته باشد همین جور است. عدم اطاعت مولی همین جور است، هتک مولی همین جور است و هکذا و هکذا. احتیاج ندارد این‌ها لضرورته و بداهته بر این که احتیاج به امتحان داشته باشد تا این که بگویید آن جا امتحانش مجانی است راحت است و می‌شود، آن جا نمی‌شود به این ملاحظه بیایند به آن بگویند معروف ولی به آن نگویند. 
و ثانیاً دخالت دادن راه شناخت در تسمیه‌ای که در آن وجهش موجود است این هم خیلی مناسب نیست مگر شما نائب فاعل را همان طور که عرض کردم اصلاً حسن قرار ندهید بگویید این معروف است یعنی راه فهمیدن حسنش معروف است. آن هم راه فهمیدن حسنش منکر است. این جور بخواهید بگویید. و الا اگر گفتید معروف به لحاظ حسنش بخواهید بگویید این ....
اما وجه سوم:
وجه سوم این است که گفته می‌شود به آن چرا گفتند معروف، به آن گفتند منکر؟ این یک مقدمه دارد و آن مقدمه این است که معمولاً در تسمیه و نامگذاری‌ها آن وجهه حسن شی را در نظر می‌گیرند. خب آن وجهه حسن در نظر می‌گیریند می‌گویند این وجهه این جا هست پس نام می‌گذاریم، آن جا نیست پس این نام را نمی‌گذاریم. خوبی را در نظر گرفتند، حسن را در نظر گرفتند گفتند خب ما حسن را در نظر می‌گیریم به این صفات نگاه می‌کنیم، به این افعال نگاه می‌کنیم، به این تروک نگاه می‌کنیم. یک امر را در نظر می‌گیریم آن را ملاک تسمیه قرار می‌دهیم. می‌بینیم این حسن را وقتی به آن توجه می‌کنیم می‌بینیم در این افعال یعرف؛ شناخته می‌شود. این حسن در این فعال لایعرف، ینکر؛ انکار می‌شود که ندارد. پس چون نظر شده به حسن، این حسن در این سری امور یعرف، در این سری امور ینکر. به لحاظ این که همین حسن واحد، همین خوبی این جا عرُف و آن جا أنکر، گفتند پس به این‌ها بگوییم معروف؛ أی معروفٌ حسنه، به آن‌ها بگوییم منکر؛ أی منکرٌ حسنه. همین حسن، همین امر واحد آن جا همین امر واحد که حسن است عُرفَ، این جا اُنکرَ. چون همین امر واحد آن جا عُرِفَ پس این جا را می‌گوییم معروف. این جا همین امر واحد اُنکر، بهش می‌گوییم منکر. این وجه، وجه خیلی عالی و وجیهی است. این به ذهن می‌آید همین طور باشد. خب این به ذهن ما آمد که شاید این طور است باید این جوری بگوییم، بعد نگاه کردیم دیدیم که مرحوم راوندی یک کلامی دارد که تنبّه قدس سره به این وجه منتها ایشان نائب فاعل را حسن نگرفته، حق گرفته. ایشان می‌فرماید معروف یعنی حق. در صفحه 357 فرموده: 
المعروف الحق و سمیّ به لأنّه یعرف صحته و سمیّ المنکر منکراً لأنّه لایمکن معرفة صحته بل ینکر. 
حق صحت دارد یا صحت ندارد؟ صحت را ملاحظه می‌کنیم نسبت به حق. این امور؛ اموری که حق هستند می‌بینیم صحتش یعرف. اموری که ناحق هستند می‌بینیم صحتش ینکر. 
سؤال: یعنی چی صحتش؟
جواب: یعنی درستی‌ آن. 
سؤال: یعنی حسنش؟
جواب: ایشان فرموده صحت. 
سؤال: ؟؟؟
جواب: نه نه، خودش گفته شما نفی می‌فرمایید. صحته، ایشان این جوری گفته ما به این جهت فرمایش ایشان کاری نداریم که این درسته یا نه. می‌خواهم آن نکته‌اش را بگوییم که ایشان آن نکته‌ای که در ذهن شریفش بوده همان نکته‌ای است که ما این جا به ذهن‌مان آمده و می‌خواهیم عرض بکنیم.
آن نکته‌ای که عرض کردیم این است که یک امر واحد را عرف ملاحظه کرده و آن حسن است، آن خوبی است. این خوبی را ملاحظه کرده گفته من براساس این خوبی حالا می‌خواهم نامگذاری کنم. آن جایی که این خوبی یعرف به آن می‌گویند معروف. آن جایی که این خوبی ینکر، می‌گویند منکر. 
پس چی را ملاحظه کرده؟ خوبی را ملاحظه کرده. حسن را ملاحظه کرده یا به قول ایشان صحت را ملاحظه کرده. در کارهای حق و کارهای خوب دیده این یُعرف صحته یا یُعرف حسنه پس این می‌شود معروفٌ حسنه، معروفٌ صحته، به حسب معنای لغوی و عرفی. گفتند خب حالا اسمش را هم می‌گذاریم معروف که دیگه از این به بعد این خوبی‌ها یک نام داشته باشد وقتی می‌خواهیم حرف بزنیم بگوییم برو کارهای خوب انجام بده می‌گوییم معروف‌ها را. یک نامی برای خوبی‌ها قرار دادند. می‌خواهیم بدی‌ها هم یک نام داشته باشد که می‌خواهیم با هم صحبت بکنیم یک نام برای آن قرار بدهیم. این فلسفه علَم جنس همین است دیگه. یک نامی داشته باشد. نام آن‌ها را هم بگذاریم منکر. چرا؟ برای این که همان امر واحد آن جا یُنکر و همان امر واحد آن جا یُعرف. به لحاظ این که حسن آن جا یُعرف و آن جا یُنکر به آن گفتند معروف به آن گفتند منکر. 
فتحصل مما ذکرنا که این فرضیه سوم فرضیه‌ای است قابل قبول، می‌شود برای آن وجه مطابق با ارتکاز و فهم عرفی درست کرد. 
خب حالا این هست یا نیست؟ خب ما باید از راه‌هایی که برای حقیقت و مجاز گفتیم پیش بیاییم. تبادر، صحت سلب، اطراد و این‌ها. 
ما می‌بینیم که ما از معروف به ذهن‌ عرفی‌مان، به مذاق عرفی، به ارتکاز عرفی‌مان که توی محیط بزرگ شدیم، از بچگی بزرگ شدیم می‌بینیم معروف که می‌گویند همین را می‌فهمیم یعنی کارهای خوب. کارهای خوب واقعی، به شرع و این‌ها هم کار نداریم. توی عرف بما هو عرف، به مذهبش کار نداریم. توی عرف بما هو عرف معروف یعنی کارهای خوب. علم و جهل هم در آن در دخالت ندارد. هر چی که کار خوب هست واقعاً. به قول استاد قدس سره بارها می‌فرمود .. و در اصول هم این کلمه رائجه فی الاصول است که الالفاظ وضعت للمعان العامة و الأمور الواقعیة. علم و جهل در آن مأخوذ نیست، بر امور واقعیه وضع شدند. بله گاهی در این که یک چیزی مصداق کار خوب بشود یا کار بد بشود علم و امر دخالت دارد. آن مال مصداق است. این قتل وقتی بد است که بداند قتل است. اما اگر نه، جراح داشته او را برای این که او را نجات بدهد جراحی می‌کرده و کشته شد این قتل بد نیست. چون عالم به این نبوده بلکه عالم به آن طرفش بوده. علم و جهل در معنای خوب و بد دخالت ندارد، در این که یک مصداقی بشود مصداق خوب یا مصداق بد دخالت دارد، نه در حقیقت معنای خوب و بد. خب می‌بینیم تبادر و انسباق به ذهن این می‌کند و می‌بینیم صحت سلب را دارد، ما می‌بینیم به دزدی نمی‌توانیم بگوییم معروف، صحت سلب دارد. بلکه بگوییم لیس بمعروف می‌بینیم درسته. و می‌بینیم بما له من المعنی العرفی و مذاق عرفی‌مان نمی‌توانیم به احسان به دیگری بگوییم منکرٌ، صحت سلب دارد. و هکذا اطراد که می‌بینیم در هر استعمالی، هر جایی به هر مناسبتی و هر چیزی به کارها می‌توانیم بگوییم معروف معروف معروف... و به آن طرفی‌‌هایش بگوییم منکر منکر منکر.... و حال این که اگر معنایش حقیقش این نبود با یک جاهایی نشود گفت. پس اطراد هم که از علائم حقیقت است می‌گوییم وجود دارد. خب یؤید ذلک کله به کلمات لغویون و فقهاء و بزرگان که خواندیم، سی تا تعریف خواندیم بسیاری از آن‌ها دیدید که به همین‌ها تصریح کرده بودند که آن اگر خودش دلیل نباشد و نگوییم تنفیذ آن‌ها خودش دلیل است لااقل چی هست؟ مؤید این جهات هست. 
بنابراین فتلخص مما ذکرنا که به قواعد واژه‌شناسی که مراجعه می‌کنیم می‌بینیم می‌توان گفت که معروف یعنی این و منکر هم یعنی آن و شارع هم حقیقت شرعیه‌ای ندارد. 
سؤال: استاد اگر این طور باشد از این حیث به تمام معروف‌ها باید بگوییم منکر چون این امر واحد...
جواب: به حسب لغت شما حق دارید بفرمایید یعنی از باب اسم مفعولی بگویید منکر. یعنی عدالت منکرٌ، چی آن منکرٌ؟ قبحه. اشکال ندارد. اما گفتیم کلمه معروف و منکر در عرف عام علَم جنس شده، علم شده این جا دیگه شما نمی‌توانید بگویید. به حساب علَمیتش دیگه نمی‌توانید بگویید. آن علَم شده برای آن، آن علَم شده برای این. 
خب این تمام شد. حالا این بحث که آیا شارع که می‌گوید «یأمرون بالمعروف» یا «أمر بالمعروف» حالا این واژه که استعمال کرده بما له من المعنی العرفی مطلقا اراد کرده یا قید دارد. این بحثٌ آخرٌ مثل این که گفته اغسل بالماء. ماء همان معنای عرفی را دارد اما حالا این «اغسل بالماء» آب دریا را هم می‌گیرد، آب چاه را هم می‌گیرد، آب قلیل را هم می‌گیرد، آب کر را هم می‌گیرد؟ خب آن بحثٌ آخرٌ. آب یعنی آب، معروف یعنی این. شارع هم این را استعمال می‌کند یعنی همین. اما حالا آن که فرموده «امروا بالمعروف» همه معروف‌ها را شامل می‌شود چه واجب باشد، چه مستحب باشد، چه نباشد ولی معروف عرفی باشد. یعنی معروف واقعی باشد ولی شارع امری ندارد، نه وجوبی و نه استحبابی. آیا این را می‌گیرد، نمی‌گیرد؟ این همان بحثی است که ان شاء الله بعداً می‌آید توی مسأله دیگر که محقق قدس سره عنوان کرده که امر به مستحبات هم مثلاً مستحب است یا واجب است یا نهی از مکروهات چی هست آن جا باید بحث بشود. بنابراین، این بحث ما پایان یافت. نتیجه این شد که تمام واجبات و مستحباب مصداق معروف است. این مسلّم مصداق معروف است. چرا؟ برای خاطر این که معروف در لغت چی شد؟ اسم شد برای خوب واقعی. خب هر چی شارع به آن امر بکند خوب واقعی است. ولو ما نمی‌دانستیم. و هر چی شارع از آن نهی کند خب این بد واقعی است. پس مصداق منکر است. بنابراین آن چه که ما از طریق دوم به آن رسیدیم با آن چه که از طریق اول به آن رسیدیم می‌شود یکی. طریق اول این بود که المعروف ما امرتم به و المنکر ما نهیتم عنه. 
سؤال: مکروهات هم؟
جواب: آن که بله دیگه. گفتیم نهیتم عنه اعم است. 
این جا هم همین جور شد. پس این‌ها مصداق می‌تواند باشد. حالا امر دارد یا ندارد مسألةٌ آخر که ان شاء الله بعداً و صلی الله علی محمد و آله.
پایان جلسه 21
[bookmark: _GoBack]
