
لازم به ذکر است: متن ذیل پیاده شده
از صــوت درس میباشــد و هیچگــونه
ویرایشی روی آن اعمال نشده است.

اعوذ بالله من الشیطان الرجیم بسم الله الرحمن الرحیم الحمدلله رب العالمین و
صـلیالله تعـالی علـی سـیدنا و نبینـا ابیالقاسـم محمـد و علـی آلـه الطیـبین الطـاهرین
المعصومین لاسیما بقیةالله فی الارضین ارواحنا فداه و عجل الله تعالی فرجه الشریف و

اللعنة الدائمة علی اعدائهم اجمعین.

بقیت نکته و هی اینکه شما چگونه انکار میکنید یا میگویید ثابت نیست بناء عقلاء بر
جری بر حالت سابقه؟ در صورتی که حالت سابقه احراز شده باشد. یا چگونه میگویید...
ً باید یک پشتوانه عقلائی آن دلیل دومی که محقق خوئی اقامه کردند که بناء عقلاء حتما
داشته باشد و گتره و گزاف بنا نمیگذارند عقلاء بر امری و تعبد هم در مورد عقلاء معقول
نیست. چگونه این حرف را میزنید و میگویید چنین چیزی وجود ندارد؟ ما به وجدانمان
که مراجعه میکنیم هیچ نکتهای و مبرری برای این مسأله عقلائاً نمیبینیم و حال اینکه در
روایات مبارکات میبینیم تعلیل شده استصحاب «بأنّ الیقین لا ینقض بالشکّ»؛ این تعلیل
دلالت میکند بر اینکه هم نکته وجود دارد، نکتهاش هم این است که نکته همین است،
چون «الیقین لا ینقض بالشکّ». و هم اینکه چون تعلیل به یک امر تعبدی و غیر ارتکازی
عقلائی مستبعد هست جداً، خود اینکه امام(ع) تعلیل فرموده به این، نشان میدهد این
یک امر مرتکز عقلائی است، چون مقصود از تعلیلات این است که مطلب را جا بیندازند
برای مخاطب. و وقتی جا میافتد که یک مطلبی باشد که عقل او... مرتکز در عقلش
هست، مورد قبولش هست و اما اگر یک چیز تعبدی باشد خب دیگر آن معلل تعبدی، این
هم تعبدی خب دیگر لزومی ندارد یک تعبدی را تعلیل برای تعبد بیاوری، خب همان اولی

کفایت میکند دیگر. آن معلل کفایت میکند.

پس بنابراین شما باید در این درکتان یا عدم درکتان تجدیدنظر بکنید با توجه به آن
روایات و این...

خب این حتی بر این مسأله شاید بتوانیم بگوییم محقق همدانی قدسسره استدلال حتی
فرموده که این بناء عقلاء را ما کشف میکنیم از همین تعلیلات. حالا شاید همان صفحهی
332، 333، واضح نیست خیلی البته که ایشان این مطلب را در استصحاب متعارف
میفرمایند یا یک مطلب دیگر که اتفاقاً امروز میدیدم یک مطلبی از آقای نائینی معروف
است و به اسم ایشان هست که در مواردی که حکمی مترتب شده در دلیل بر وجود یک
چیزی آنجا عقلاء تا آن وجود را احراز نکنند، نه از باب استصحاب و اینها، آن حکم را
مترتب نمیکنند، برائت و اینها هم نمیخواهد، مثلاً گفته «لا تنظر الی المرأة الأجنبیة»
حالا یک مرئهای دارد میآید نمیداند محارمش هست یا نه، برائت نمیخواهد اصلاً اینجا،
ً اینجا را شامل نمیشود، آنوقتی است که شما میگویند دلیلی که حرمت گفته اصلا
احراز کنید. همین مطلب را محقق همدانی توی همین 332 و 333 بهطور زیبایی که
ایشان خوشبیان هست و خوشقلم هست و خوشتقریر هست همین مطلب را اینجا
بیان فرموده و شاید بخواهد استصحاب را هم حالا بر این در بعضی موارد منطبق کند یا



بفرماید حالا خواستید اسمش را هم استصحاب نگذارید، نگذارید. حالا علیایحال یک
سؤالی در ذهن میآید حالا ایشان فرموده قبلاً هم ما مطالعه میکردیم توی ذهن خودمان
میآمد از آن طرف شما آنجا که میرسید میگویید این ارتکازی است، این تعلیل
ارتکازی است و فوائدی بر آن مترتب میکنید، آنوقت اینجا میآیید انکار میکنید

ً چنین سیرهای نیست، چنین ارتکازی نیست! میگویید اصلا

محقق خوئی قدسسره در احادیثی که بعد خواهد آمد؛ صحاح زراره، آنجا فرمودند که:
«و ربما یتوهم أن کون هذه القاعدة ارتکازیة» یعنی قاعدهی استصحاب «ینافی ما ذکرنا
سابقاً من عدم تحقق السیرة العقلائیة على العمل بالاستصحاب» که آنجا ما دوجور حرف
زدیم با هردو آن منافات دارد قهراً، هم گفتیم ما چنین سیرهای نداریم بر اساس یکجا
اطمینان است، یکجا براساس احتیاط است، یکجا بر اساس رجاء است، یکجا بر اساس
غفلت است، اصلاً ما سیرهای نداریم، این یک حرف بود زدیم، خب اگر نداری پس چرا
امام اینجور فرموده؟ دلیل دوممان این بود که اگر سیرهی عقلائیه باشد این باید مبنی بر
یک نکته باشد؛ نکتهی عقلائی و اگر نکتهی عقلائی وجود داشته باشد ما که من العقلاء
هستیم باید بفهمیم و یک چیزی را که ما نمیفهمیم معلوم میشود نکته نیست، نکته
نیست پس بنا نیست. خب باز این روایات میگوید نکته هست، نکتهی عقلائی هست،

نکتهی عقلائیاش همین است که «الیقین لا ینقض بالشک».

ایشان اینجوری جواب میدهد، میگویند این دوتا حرف منافاتی با هم ندارد، ما که
میگوییم این روایت، این قاعدهای که در این روایت ذکر شده ارتکازی است و تعلیل به
امر تعبدی مستبعد است این درست است، این قاعده واقعاً ارتکازی است اینکه «الیقین
لا ینقض بالشک قاعدةٌ ارتکازیة» چون توی ارتکاز عقلاء این است که اگر شما یقین به یک
چیزی دارید، یک راهی هست که یقینی است، یک راهی هست مشکوک به آن مقصد
میرسد یا نه؟ همهی عقلاء هم میگویند که شما دست از یقین برندار برو سراغ شک،

این یک امر ارتکازیِ عقلائی است.

پس خود این قاعده، خود اینکه «الیقین لا بنقض بالشک» این امرٌ ارتکازیٌ به این معنایی
که گفتیم دارد. منتها تطبیق آن بر استصحاب این تعبدی است. «امرٌ عقلائیٌ ارتکازی طبقّه
الشارع» بر مورد، این تطبیق شارع تعبدی است، چرا؟ برای اینکه در ما نحن فیه یقین به
یک چیزی خورد شک به یک چیز دیگر خورده، عمل به اینکه نقص آن نیست. ما یقین به
حدوث داریم، شک در بقاء داریم، یقین داریم آن موقع بوده، الان شک در این داریم که
الان هست یا نیست؟ الان آثار را مترتب نکنیم به یقینمان تصادمی ندارد، نقض او را
نمیکند. دوتا چیز است، دوتا مطلب است، این نقض آن نیست. یقینمان سر جایش
هست، شکمان هم ساری نیست که به آن خورده باشد، حالا هم یقین داریم آن موقع
همینجور بوده، آن آثاری هم که آن موقع بار کردیم درست بوده، الان شک داریم در بقاء
این هست یا نیست؟ الان آثار را بار نکنیم نقض آن را نمیکنیم، چون او الان نیست. «ان
الیقین لا ینقض بالشک» این مطلب درست است، تعلیل یک امر ارتکازی است، اما تطبیق
آن به مقام تعبد است، تطبیق آن به مورد استصحاب که «لأنکّ کنتَْ علَىَ یقَِینٍ مِنْ

طهَاَرَتکَِ فشََککَتَْ» بله بر اینجا تطبیق آن تعبدی است.

پس بنابراین آن مطبقّعٌلیه را ما میگفتیم که ارتکازی بر آن نیست، سیرهای بر آن
نیست، او را میگفتیم که نکتهی عقلائی ندارد، حالا هم میگوییم ندارد. این روایت هم
چیزی که تعلیل فرموده منطبق بر معللَ نیست، تطبیق آن تعبدی است. کما اینکه شاید



توی کلمات آقاضیاء هم از سابقها یادم هست که ایشان هم فرموده ما نمیفهمیم، تطبیق
را نمیفهمیم. حالا ایشان هم شبیه همان فرمایش را دارند که میفرماید «و ربما یتوهم»
این مسأله که با آن سازگار نیست «و هو مدفوعٌ، بأن قاعدة عدم جواز نقض الیقین
بالشک» این قاعده «قاعدةٌ ارتکازیةٌ مسلمة، فانّ الیقین و الشک بمنزلة طریقین یکون
ً من الضرر و الآخر محتمل الضرر، فإذا دار الأمر بینهما، لا إشکال فی أن أحدهما مأمونا
المرتکز هو اختیار الطریق المأمون و ما أنکرناه سابقا إنمّا هو تطبیق هذه الکبرى الکلیّة
على الاستصحاب، لعدم صدق نقض الیقین بالشک عرفاً، لأن الیقین متعلق بالحدوث فقط،
و الشک متعلقٌ بالبقاء فلم یتعلق الیقین بما تعلق به الشک، حتى لا یجوز نقض الیقین
بــالشک فلا یصــدق نقــض الیقیــن بــالشک عرفــاً. فتطــبیق هــذه الکــبرى الارتکازیــة علــى
الاستصحاب إنما هو بالتعبد الشرعی لأجل هذه الصحیحة و غیرها من الروایات الآتیة. و لا
مانع من کون الکبرى مسلمّة ارتکازیة مع کون بعض الصغریات غیر واضحة» بعد مثال
ً میفرمایند همه قبول دارند اجتماع ضدین امرٌ ارتکازیٌ، که محال است میزنند مثلا
نمیشود. اما مثلاً آمدند بحث کردند توی اصول که آیا اجتماع امر و نهی اشکال دارد یا
ندارد؟ که آن کبری اینجا منطبق میشود یا نمیشود؟ یک عده منکر شدند گفتند منطبق
نمیشود، چون امر میرود روی عنوان نه روی معنون، نهی هم رفته روی عنوان نه معنون
و عنوان یک صورت ذهنیهای است آن هم یک صورت ذهنیهای هست جدای از هم، امر هم
از متعلق خودش لا یسری به دیگری، به اینجوری می‌گویند اجتماعی میشود. نه اینکه
قبول ندارند اجتماع نقیضین درست نیست، صغرایش را میگویند اینجا محقق است، یک
عده میگویند نه، اینها مرآةً للخارج و به معنون، پس امر واقعاً رفته روی او یا میگویند
این حرف‌هایی که شما میزنید تطبیقات عقلیه است، عرف این حرفها سرش نمیشود
میگوید به یک چیز امر کرده به یک چیز همان هم دارد نهی می‌کند. در عین حال پس توی
مقام... با اینکه آن امر ارتکازیِ مسلمّ است ولی توی صغری که این حالا آن هست یا
نیسـت ابهـام دارد، اجمـال دارد، یـک طـایفه آنجـور میگوینـد یـک طـایفه... اینجـا هـم
همینجور است، اینکه لا ینقض الیقین بالشک و لا به خدمت شما عرض شود که این
کبری یک امر ارتکازی است؛ اما حالا این بر مورد  استصحاب مورد تطبیق است؟ امام
میفرماید آره، ما عقلمان نمیکشد فلذا میگوییم تطبیق آن میشود تعبدی. این جوابی

است که این جا داده میشود.

حالا اینجوری که ایشان معنا میکنند، حالا این بحث‌هایش دیگر باید بگذاریم البته وقتی
ً معنای لا ینقض الیقین بالشک روایت میرسیم دیگر آنجا، حالا اینجا وارد اینکه واقعا
همین است که ایشان این‌جوری معنا کردند؟ یا اینکه اصلاً آن امر ارتکازی است و همیشه
تعلیلات باید یک امر ارتکازیِ عقلائیِ عرفی باشد؟ یا نه ممکن است یک تعلیل تعبدیِ
شرعی و یک ضابطهی کلی باشد میخواهد آن ضابطه را یاد بدهد این هم میگوید این یک
مصداقش هست که توی شرع، یعنی «انّ الیقین لا ینقض بالشک فی الشرع» همه جا، این
ً تعالیل باید هم یک مصداقش هست؟ این حرفی که مشهور شده که توی السنه که حتما
ارتکازی باشد این حرفی نیست که همهجا درست باشد. گاهی یک تعلیل میخواهند بکنند
به یک قانون کلی که یاد بدهند که آن قانون کلیه هم عقلائی و ارتکازی عرفی نیست،
قانون شرع است. مثلاً میگوید آقا غسل جمعه کردم وضو بگیرم؟ میگوید «لا تحتاج الی
الوضو لانّ الغسل یغنی عن الوضو» نه حالا غسل جمعه، «لان الغسل یغنی عن الوضو»
خب این نباید ارتکازی باشد که، قانون شرع است. اینجا هم «فانّ الیقین لا ینقض
بالشک» میگوییم شارع میخواهد یعنی «فان الیقین لا ؟؟؟فی محیط الشرع». پس این
هم یک جواب است که ما یا جواب آقای خوئی را بدهیم یعنی بپذیریم که باید مرتکزی



ً باید این جوری باشد، بعد بگوییم آره ولی تطبیق آن تعبدی است که باشد و قانون حتما
خب اینجا این سؤال برای آدم پیش میآید که چیزی که تطبیق آن تعبدی است می‌گوید

یزید علی الاشکال...

س: ؟؟؟

ج: خب اصلاً نمیگفتی که بهتر بود تا یک چیز بگویی که من نمیفهمم بدتر اشکال به ذهنم
بیاید که، پس بنابراین... میگویند که یکی از بزرگانی که در جلسات استفتاء یکی از
بزرگان دیگر بود، مرحوم شیخ استاد نقل میکرد، هردو آنها من الفحول هستند، آن آقا به
آن آقایی که مرجع بود و این هم توی جلسهی استفتاء او بود میگفت فتوایت را بگو دلیل
را نگو، میگفت دلیلت را نگو فتوایت را بگو، چون اگر دلیلت را بگویی ما ممکن است
مناقشه داشته باشیم بگوییم این چه حرفی است ما برویم...؛ ولی دلیلت را که نگویی
خب میگوییم لعلّ یک چیزی است ما نمیفهمیم. حالا بیا یک تعلیلی بکنی که همه

میفهمند این نیست...

س: یعنی تعلیلِ قابل فهم است ولی میگویند بر این تطبیق نمیکند ...

ج: تطبیق نمیکند آخر میخواهی این را تعلیل بکنی، یک حرفی  داری میزنی که به این
نمیخورد، این کار را بدتر میکند و خود این قرینه میشود که بر اینکه نه، نمیخواهد یک

امر عقلائیِ عرفی را بیاید تطبیق کند تا بدتر بگویی ربطی ندارد ...

س: اگر حرف آقای خوئی را قبول کنیم که نقض شک به یقین نمیشود اینجا ...

ج: خب نمیشود که ...

س: نه نه، ممکن است بگوییم نه عرفی است، بقاء شیء حادث را عرف حدوث و بقاء آن
را یک شکل میبیند، چرا؟ چون  استناد میدهد به شیء، میگوید شیء لا ینقض، نگفت
حدوثاً ام بقاءاً، شما میگویی من حدوثش را یقین دارم بقاء آن را، نه، حدث و بقاء آن در

نظام متعارف عرفی میگویند نقض یقین به شک شده، از باب اینکه ....

ج: الله اکبر! دارد الان خودش میگوید شک دارم آن هست یا نیست. میگوید شک دارم
هست یا نیست، ولی....

س: «ان الیقین لا ینقض بالشک» یعنی این حاج آقا، یعنی این یقین است دارد میآید،
نقضش میکنی یا نه این خطِ را؟ آره نقضش میکنم یا نه نقضش نمیکنم، همین صدق

عرفاً به الیقین لا ینقض بالشک.

ج: نه.

س: چرا عرفی است ...

ج: اصلاً نقض نمیشود.

س: حاج آقا در امور قابل استمرار که اقتضاء بقاء دارند یقین به حدوث یقین به اقتضاء
بقاء هم هست ...



ج: بله اما شک در بقاء دارد، اقتضاء بقاء ...

س: وقتی بقاء را با شک ...

ج: نه نه نه فرض این است که الان شک دارم الان هست یا نیست؟ یعنی باز یقین، پس
یقین اقتضاء بقاء دارم...

س: اصلاً مستدل میخواست همین را بگوید، مستدل میخواست بگوید که همین یقین لا
ینقض بالشک امر ارتکازیٌ در مورد استصحابی که شک ساری هم نیست و شک در بقاء
است. همین را عرف میگوید یقین لا ینقض بالشک، همین. حالا شما چون درک نمیکنید
این ارتکاز را، میگویید آنچه که بله ما یقین داریم و شک داریم دوتا چیز است، اصلاً یقین
لا ینقض بالشک وحدت قضیه ندارد، اینجا چه حرفی است شما میزنید؟ آقا میگوید من
اصلاً کاری به آن ندارم، همین را من میگویم بلسان یقین لا ینقض بالشک عرف میفهمد
که چیزی که متیقن بوده باید باشد تا وقتی دوباره یقینی بر اینکه بقاء آن نیست پیدا بکنیم
ً و اگـر شـک داشتـه بـاشی یقیـن لا ینقـض بـالشکات در نسـبت بـه بقـاء. همیـن را اصلا
میخواهد بگوید ارتکازی مستدل. چیزی که استدلال میکند دقیقاً میخواهد همین را بگوید

...

ج: ربطی بهم ندارد خلاصهاش، آن یقین شما به یک چیز خورده شک شما به یک چیز دیگر
خورده ....

س: عقلاً بله ...

ج: نه عرفاً حتی، عرفاً هم حتی. مگر میشود یقین و شک به یک چیز بخورد اصلا؟ً

س: نه نمیشود، اینکه جواب شما هست که الیقین لا ینقض بالشک چی هست ...

ج: نه الان شک من به آن یقینِ خورده باید الان دیگر بگویم شکِ ساری بشود، من میگویم
آن یقین هم سر جای خودش است، الان من شک دارم ....

س: ؟؟؟ مقام مقامِ شک ساری نیست استصحاب، اینکه التفات دارند. در همینجا
میگویند به امر ارتکازی که ما درک میکنیم دقیقاً تعلیل شده، اصلاً مستدل دارد همین را
ً در لسان شارع آمده. میگوید. میگوید به امر ارتکازی ؟؟؟ به همان امر ارتکازی دقیقا
شما جواب میدهید میگویید اینکه آن نیست، اینکه خب درک نمیکند که آن نیست، ما

درکش نمیکنیم.

ج: حالا دیگر کفایت مذاکرات است.

پس اینجا ما یعنی دوتا جواب است، یک جواب بر اساس فرمایش ایشان است و بزرگانی
که اینطور فرمودند که این ارتکازی است و ما میگوییم تعلیلات هم باید ارتکازی باشد
ولی تطبیق را نمیفهمیم. این را مناقشه داریم به اینکه این مستعبد است چنین
فرمایشی برای اینکه با فلسفهی تعلیل سازگار نیست، اشکال را اضافه میکند، یزید
ً تعلیل علی الاشکال در ذهن مخاطب، اینکه چه ربطی دارد؟ بهتر این بود که اصلا

نمیکردی.

دو: اینکه نه، بگوییم اصلاً کبری که بگوییم که ظاهر تعلیلات که حتماً باید ارتکازی عقلائیِ



عرفیِ فلان باشد نیست. مقنن وقتی میآید تعلیل میکند ممکن است به یک قانون
اوسعی که دارد تعلیل میکند که یاد بدهد که این خصوصیت ندارد، اینجا را الان دارم به
تو میگویم بر اساس آن کبری، جاهای دیگر هم که سؤال نکردی و من نگفتم این کبرای

آن هست خودت بدان.

خب مثلاً میگوید دمِ رئاف، میگوید «لا تصل فیه فان الدم نجس» میخواهد بگوید حالا تو
دمِ رئاف را سؤال کردی من هم که گفتم نه، از باب این کبرای کلی است که من دارم
شرع؛ حالا اینجا هم همینجور. پس بنابراین اگر ما اینجوری گفتیم دیگر نمیتوانیم
بگوییم این روایات دارد متعرض یک امر ارتکازی میشود یا یک نکتهی ارتکای از آن

درمیآید پس آن حرفهایمان در آنجا تمام نیست.

س: شبیه تعلیل قاعدهی لاضرر است، فانه لا ضرر و لا ضرار فی الاسلام است.

ج: بله، آن هم دارد خبر میکند که چون لاضرر و لا ضرار در اسلام نیست حالا اینجا دارم
به تو میگویم که...

س: ؟؟؟ حاج آقا اینجا نه نفی در فی الاسلام دارد نه دم دارد که مفهوم شرعی است که
...

ج: دم که مفهوم شرعی نیست ...

س: نه غسل دارد که لا یحتاج الی الطهارة ؟؟؟ یقین لا ینقض بالشک ؟؟؟ بویی از بحث ...

ج: بله، اتفاقاً یقین لا ینقض بالشک توی عرف نیست ...

س: بویی از قضیهی شرعی نمیدهد ...

ج: الیقین لا ینقض بالشک در عرف نیست چون ینقض بالشک ...

س: ؟؟؟ پس دوباره برمیگردد به همان مسألهی قبلی ...

ج: اصلاً این کبری ارتکازی نیست ...

س: من با شما موافق هستم در اینکه ارتکازی نیست. ولی ما نمیتوانیم این را درک
کنیم چون این ارتکاز را درک نمیکنیم باز؛ ولی انصافاً للظاهر را نگاه کنید یقین لا ینقض

بالشک پس امر چی هست؟ امر تعبدی است؟

ج: خب اصل مناقشه خوب است ولی دیگر حالا برای اینکه ...

و اما نکتهی دیگری که در کلام بود این بود که ما یکوقت به بناء عقلاء و سیرهی عقلاء
تمسک میکنیم یکوقت به ارتکاز. ارتکاز غیر از سیره هست. ارتکاز یک امر ذهنی است،
ً مثل شهید صدر سیره آن ارتکاز سیره یک عمل خارجی است که به آن در لسان مثلا
مترجَم به عمل است. حالا حتی این‌جور هم شاید نباید گفت، کار نداریم ارتکاز است یا نه؟
اینجور عمل میکنند. سیره ممکن است عمل هم طبق آن نیست ولی توی ذهنشان
ً میگویند سیره، است، در ارتکازشان است. در این بیانات محقق خوئی در آنجا ابتداءا
بعد توی مقام و یدل بر اینکه «کما أن جمیع ارتکازیات العقلاء ناشئة من المبادئ



العقلائیة» ارتکازات میگوید ناشی از مبادی عقلائیه است. شاید هم حالا مقرر عبارات...
ولی از نظر دقت ارتکاز غیر از مسألهی سیره و عمل هست.

س: ؟؟؟

ج: بله؟

س: بگوییم همهی ارتکازات ناشی از مبادی عقلائیه هست ناتمام است، چون ممکن است
ارتکازی باشد ناشی از تعالیم انبیاء باشد.

ج: بله بله. یا چیزهایی که توی مرتکز انسان واقع میشود گاهی بهخاطر این است که در
ً توی یک محیطی زندگی کرده اینجور بارآمده نه یک نکتهای خودش، نه، او توی مثلا
منطقهی عربزبان است بار آمده که فاعلها را مرفوع میگوید همینطور بارآمده
خودش هم اصلاً نمیداند چرا؟ نکتهای توی ذهنش نیست، تقلید است دیگر مثل آنها همه
دارند همینجور حرف میزنند این هم دیگر فاعلها را مرفوع میکند مفعولها را منصوب

میکند مضافالیهها را مجرور میکند.

خب این بحث تمام شد این در مقام اول؛ دیگر حالا یک بحثهای دیگر و یک نکات دیگری
هم وجود دارد که حالا دیگر آنها تعرض نمیکنیم که به اهم برسیم.

گفتیم در بحث استدلال به سیره در دو مقام باید بحث بشود، یکی اینکه صغری ثابت
است یا نه؟ که نتیجهی بحث ما این شد که صغری برای ما ثابت نیست یا ثابت العدم

است.

مقام ثانی این است که حالا فرض کنیم صغری ثابت، این سیره وجود دارد آیا این حجت
است؟ سیرهی عقلاء مادامی که به امضاء شرع نرسد حجت نیست، آیا اینطوری است؟
در اینجا هم دو نظر هست. محقق خراسانی قدسسره در کفایه فرموده است که

برفرض بپذیریم که سیره وجود دارد اما این سیره حجت نیست للطائفتین من الادلة.

یک: کتاب خدا و روایاتی که نهی کرده از اتباع ظن و اتباع غیر علم، این یک طائفه که خب
ما اینجا که علم نداریم که. شما استصحاب بقاء مثلاً یک آبی متنجس بوده الان شک داری
که به تنجساش باقی است یا نه باران آمده پاک شده یا اتصال به کر انجام شده یا اینکه
زال تغیره من قبل نفسه و احتمال میدهید که با این دیگه نجاست برطرف بشود، شما
استصحاب بقاء نجاست میکنید در اینجا اتباع غیر علم است یا اتباع ظن است و هکذا در

امثلهی دیگر.

طائفهی ثانیه عبارت است از خود اصول عملیهای که برخلاف حالت سابقه شارع قرار
داده، فرموده چی؟ همینجا همین مثالی که زدیم فرموده «کل ماء طاهر حتی تعلم انه
قذر»؛ الان من که نمیدانم این قذر هست یا نه؟ او میگوید هر آبی پاک است نه حتی
علمت سابقاً انه قذر که، حتی تعلم انه قذر. یا «رفع ما لا یعلمون»، «ما حجب الله علمه
عن العباد فهو موضوع عنهم» الان که من علم ندارم به اینکه این تکلیف اینجا هست یا
نیست؟ استصحاب بقاء تکلیف میخواهی بکنی که علم نمیآورد یا استصحاب عدم تکلیف
میکنی که علم نمیآورد. پس ادلهی برائت و ادلهی احتیاط، آنجاهایی که ادلهی احتیاط
داریم رادع سیره میشود، سیره که میخواهد بگوید که واجب نیست، حرام نیست و
میخواهد احتیاط نکند. ادلهی برائت آنجایی که نتیجهی استصحاب تکلیف است، اینها



رادع است. این فرمایش محقق خراسانی قدسسره.

آقای خوئی قدسسره و عدهای از اصحاب اینها فرمودند که نه، اگر سیره را قبول کردیم
دیگر حجت است. ولکن چرا؟ چون فرموده است که اما آیات و روایات ناهیه عن العمل
بالظن أم عن العمل بالغیر العلم اینها همان دو جوابی که آقای آخوند خودش توی بحث
تمسک به سیره برای حجیت خبر واحد فرموده همانها اینجا میآید و تعجب است که
آنجا فرموده به آیات و... این آیات و این روایات رادع نیستند از سیره و اینجا آمده
فرموده رادع است. حرف آنجایش درست است و این تعجب است که چرا این‌جا ایشان
عدول کرده از آن. حرف آنجا چیست؟ حرف آن‌جا این است که فرموده این آیات مربوط
به اصول دین است. توی باب اصول دین مظنه حجت نیست «ان تتبعون الا الظن»، «لا
تقف ما لیس لک به علم». و دلیل دومی که آنجا فرموده است این است که فرموده
رادعیت این آیات و این روایات از سیره، حالا روایات شاید آنجا، مگر متواتر باشد مثلاً،
اینها رادعیتش از سیره دوری است، چون بخواهد این آیات رادع باشد از سیرهی عقلاء
بر خبر واحد، باید این سیره حجت نباشد و مردوعه باشد تا این‌که... چون اگر این سیره
ً آیات را تخصیص میزند دیگر، آیات باید عموم داشته حجت باشد و مردوعه نباشد قهرا
باشد، اطلاق داشته باشد، تا اطلاق و عمومش اینجا را بگیرد و ردع کند. پس اطلاق و
عموم و آیات توقف دارد بر اینکه اینها مردوعه باشد حجت نباشد این سیره. سیره
بخواهد مردوعه باشد حجت نباشد توقف دارد بر آیات و رادعیت آیات؛ پس رادعیت آن
توقف بر این، این توقف بر رادعیت. رادعیت توقف دارد بر اینکه اینها حجت نباشد،
حجت نبودن اینها توقف دارد بر رادعیت آیات و این دور است. خب این دیگر بحثهای

مفصلش آنجا هست دیگر، انقلت قلت دارد و اینها آنجا.

خب این دوتا دلیل ایشان درست است که آن‌جا فرموده، باید اینجا هم همین را بگوید.
سیره اگر هست بر استصحاب خب این آیات بخواهد رادع آن باشد همان اشکال دیگر
هست دیگر. مضافاً به یک دلیل سومی که ما آنجا اضافه کردیم و آن این است که مفاد
این آیات که میفرمایند که «ان تتعبون الا الظن» یا «انّ الظن لا یغنی من الحق شیئاً»
این آیات مفادش نهی مولوی نیست که بگوید حرام است نه، این ارشاد است به اینکه
شما باید چکار کنی؟ اطمینان بدهی، یعنی شما باید امنیت از عِقاب پیدا کنی و الا احتمال
عقاب اگر دادی فایدهای ندارد، شما باید امنیت از عقاب پیدا بکنی، حرفش این است.
اینکه نمیگوید به سیره عمل نکن، حرفش این است. مثل اینکه اگر آیه هم نگفته بود،
توی مغز خودم ما این حرف هست دیگر، توی ضمیر ما این حرف هست که ما باید
اطمینان پیدا کنیم که عقاب نمیشویم، امنیت پیدا کنیم. آنوقت خود ما که این توی
ذهنمان هست اگر دیدم در مرئی و منظر معصوم یک عملی داریم او هم حرف نزد؛ خب
ً اگر به این عمل کنیم امنیت داریم. این میفهمیم که این راه حرف درست پس قطعا

حرف این آیات همان حرفی است که توی ضمیر خودمان است.

ً متعرض این نیست که چی حجت است چی پس بنابراین وقتی که این سیره بود اصلا
حجت نیست آیات، اینها؛ این دارد میگوید شما باید یک کاری بکنی امنیت برایت مسلمّ
بشود، اما حالا چی حجت است چی حجت نیست کاری به آن ندارد، این همان حرفی است
که آدم خودش میفهمد، ارشاد به همین حرف است. خب اگر شما گفتید سیره بود در
مرئی و منظر معصوم بود آن را ردع نکرد میشود حجت، خب این برای شما چی
میآورد؟ یقین میآورد و حجیت دیگر، پس  اطمینان به عدم عقاب پیدا میکنی. این هم
که نمیگفت آن... اصلاً در مقام این نیست که بگوید چی حجت است چی حجت نیست



که، تا بگویید رادع از آن است.

این به خدمت شما عرض شود که ...

س: ؟؟؟

ج: بله؟

س: «ان الظن لا یغنی عن الحق شیئاً» برای ثواب هم هست برای کسب ثواب هم هست،
برای درک ثواب هم هست، فقط برای امنیت از عقاب نیست. اصلاً احتمال حرمت نیست
ً که بگوید که امن از عقاب داشته باش درجایی که احتمال عقلایی میدهید طبیعتا
میخواهم یکی را ثواب در آن کسب کنم میگوید «ان الظن لا یغنی عن الحق شیئا»، امن
از عقاب فقط نیست «ان  الظن لا یغنی عن الحق شیئا»؛ بعد هم چرا رادع نتواند باشد؟
اگر غمض عین میکنید از اشکالات، غمض عین نمیکنید اشکال اول و دوم آقای آخوند
خب این هیچی، اگر غمض عین میکنید میخواهید اشکال ثالث بیان کنید پس رادعیت را

قبول ممکن است بگویید میکنم و اطلاق ممکن است باشد ...

ج: نه جواب سوم را داریم اضافه میکنیم ...

س: خب فرمایش شما در وقتی است که باید ترتباً باید جواب سوم ...

ج: چرا؟

ً این اجوب س: یعنی اگر اول را قبول نکردید، دوم را هم قبول نکردید میفرمایید ترتبا
است نه این‌که از آن هم استفاده کنید رادعیت را کلاً بزنید کنار بگویید خب اینکه در مقام

بیان نیست ...

ج: نه میگوییم یک مفادی دارد، این آیات و این روایات یک مفادی دارد که ربطی به
رادعیت ندارد، از توی آن رادعیت نسبت به این استفاده نمیشود ...

س: به چه بیان؟

ج: بیانش این است که  دارد ارشاد میکند به چی؟ به یک امر عقلی، که میگوید آقا شما
برای رهایی از عقاب، وقتی احتمال میدهی عقابی شاید در این کار باشد به مظنه و
اینها اکتفاء نکن به درد نمیخورد، خب شاید باشد مثل دفع ضرر محتمل. اگر احتمال
ضرر را میدهی، خب باید چکار کنی؟ باید یک کاری بکنی که این احتمال قطع بشود و الا

همینجور یک کارهایی بکنی ولی باز لا یزال احتمالِ هست، این فایده ندارد که...

س: حاج آقا این عجیب است از حضرتعالی، وقوف به غیر علم عرضم خدمت شما اغنای
از حق چه ربطی دارد به اینکه من در مقام احتمال به ضرر نخواهم، اگر شارع میگفت
که «ان الضرر یعتنی به عقلاً و عقلاءاً» چرا که ممکن است دفع ضرر محتمل باشد این
لسان دفع ضرر محتمل را شما دارید میگویید که دفع ضرر محتمل با احتمال و شک و
ظن برداشته نمیشود، این لسان دفع ضرر را شما دارید میزنید به این، این دارد اغنای از
حق را میگوید، وقوف به غیر علم را دارد میگوید. این دوتا لسان چه ربطی به قاعدهی
دفع ضرر دارد. اینکه شما میفرمایید این را به این یکی میکنید ما نمیفهمیم واقعاً بیان

شما را.



ج: حالا این کلام محقق خوئی قدسسره هست، انشاءالله جلسهی بعد راجع به این
صحبت میکنیم.

و صلی الله علی محمد و آله الطاهرین


