
بسمه تعالی

اشکال چهارم:

گفته شد که مرحوم امام ره استظهار فرمودند اتحاد این حدیث را با موثقه سماعه که در
ادله دال بر تخییر بیان شد و وجه اتحاد این بود که راویها واحد و الفاظ هم تقارب و
تشابه دارند و ما قائل شدیم که روایت سماعه مربوط به باب تقلید میباشد و در نتیجه بر
اساس استظهار اتحاد، این حدیث هم مربوط به باب تقلید خواهد بود و بر اساس حداقل
احتمال اتحاد، این حدیث مردد میشود بین احتمالی که مربوط به باب استنباط میباشد و
راوی در آن حدیث اشتباه نموده و به جای کلمه «حدیثان»، کلمه «رجلان» را ذکر نموده
است و بین احتمالی که مربوط به باب تقلید میباشد و راوی در این حدیث اشتباه نموده
و به جای کلمه «رجلان»، کلمه «حدیثان» را ذکر نموده است و در نتیجه این حدیث برای
استدلال به توقف اثری ندارد. چنانچه بنابر احتمال اتحاد و تردید استدلال به آن حدیث
برای باب تقلید هم اشکال پیدا میکند زیرا بنا بر احتمال اتحاد ممکن است آن حدیث
مربوط به باب اجتهاد باشد و راوی در آن حدیث اشتباه نموده و به جای کلمه «حدیثان»،
کلمه «رجلان» را ذکر نموده است. پس بنابر تردد، هر دو روایت را نمیتوان در باب تقلید

و در باب استنباط مورد استفاده قرار داد.

جواب اشکال چهارم:

دلیلی بر اتحاد این دو روایت وجود ندارد و اینکه این دو حدیث در مقداری از عبارات
مشابه هم میباشند قرینه بر وحدت این دو حدیث نمیشود. سماعه بن مهران دو سوال
مختلف از امام علیه السلام داشته است که یک سوال در باره باب تقلید بوده است برای
شخصی که در مسالهای به دو مجتهد مساوی رجوع کرده و این دو با هم اختلاف داشتند،
این شخص چه باید انجام دهد و سوال دوم در باب استنباط بوده است برای شخص
مجتهدی که به دو حدیث متعارض برخورد نموده است و اکنون چه باید انجام دهد. پس
اختلاف سوال در آن حدیث و در این حدیث و نیز اختلاف جوابهای امام علیه السلام به
این دو سوال کشف از این مینماید که این دو حدیث متحد نیستند و وجهی برای استظهار
اتحاد وجود ندارد و احتمال اتحاد که احتمال خلاف ظاهر میباشد، در حدی نیست که

موجب تردد شود.

اشکال پنجم:

ى تلَقَْى صَاحِبکََ فتَسَْألَهَُ عنَهُْ» و این امام علیه السلام فرمودند: «لاَ تعَمَْلْ بوِاَحِدٍ مِنهْمَُا حَت
ی بیان ی و حکمی که در مُغی غایت که ملاقات امام علیه السلم باشد، نشان میدهد که مُغی
شده است مربوط به عصر امکان وصول به امام علیه السلام میباشد لذا در عصر غیبت
که رجاء لقاء امام علیه السلام نمیباشد این حکم جاری نمیباشد. و به قول مرحوم
اصفهانی ره گفتن یک حکم برای مدت قلیل ملازمه ندارد که در مدت کثیر هم این حکم
جاری باشد و به خاطر این اشکال عده کثیری از اعاظم فرمودهاند که این حدیث ولو

دلالت بر توقف داشته باشد، مربوط به عصر غیبت نخواهد بود.

جواب اشکال پبجم:

توجیهی که در اینجا وجود دارد و برخی از بزرگان مطرح کردهاند به بیان ما این است که
ى تلَقَْى صَاحِبکََ فتَسَْألَهَُ عنَهُْ» غایت را حمل بر امر کنائی نمائیم یعنی از عبارت «حَت



مقصود روشن شدن حق میباشد منتهی چون راه متداول و معمول تبین حق خصوصا در
آن أزمنــه، لقــاء امــام علیــه السلام میباشــد، ایــن عبــارت را فرمودهانــد پــس مقصــود
موضوعیت لقاء امام علیه السلام نمیباشد بلکه کنایه از روشن شدن حق میباشد و
منظور از روشن شدن حق هم این است که دانسته شود کدامیک از این دو روایت صحیح
میباشد و اگر در روایت آمده بود: «لاتعمل حتی یتبین الحق» شما دیگر این حدیث را
مربوط به عصر امکان حضور خدمت امام علیه السلام نمیدانستید، اکنون هم که عبارت
ى تلَقَْى صَاحِبکََ فتَسَْألَهَُ عنَهُْ» به صورت کنائی ذکر شده است، مربوط به عصر امکان «حَت

حضور خدمت امام علیه السلام نمیباشد.

اشکال جواب:

غایت حکم اگر روشن شدن حق هم باشد، باز حدیث مربوط به عصر امکان حضور خدمت
امام علیه السلام میباشد زیرا ظاهر آوردن غایت این میباشد که این غایت قابل
ی به آن غایت نمودن دسترسی میباشد و اگر غایتی قابل دسترسی نباشد حکم را مغی
خلاف ظاهر میباشد نه اینکه محال باشد و تبین حق زمانی قابل دسترسی است که راه
تبین حق وجود داشته باشد و راه تبین حق در زمان عصر غیبت وجود ندارد. فقیهی که در
عصر غیبت دو خبر متعارض به او رسیده است و فرض این است که فحص خود را انجام
داده است و مطمئن میباشد که راهی برای به دست آوردن حق نیست، مشمول عبارت
«لاتعمل حتی یتبین الحق» باشد، خلاف ظاهر است چون ظاهر این میباشد که این حکم

برای زمان امکان حضور امام علیه السلام است.

نتیجه:

استدلال به این روایت از جهت دلالت مشکل است.

روایت چهارم: روایت میثمی

امام علیه السلام بعد از بیان معیار برای تشخیص حدیث صحیح از حدیث غیر صحیح و بعد
از بیان موضوع و جایگاه تخییر فرموده است:

«وَ مَا لمَْ تجَِدوُهُ فیِ شَیْ‏ءٍ مِنْ هذَهِِ الوْجُُوهِ فرَُدوا إلِیَنْاَ عِلمَْهُ فنَحَْنُ أوَلْىَ بذِلَکَِ وَ لاَ تقَُولوُا
ى یأَتْیِکَمُُ البْیَاَنُ تِ وَ الوْقُوُفِ وَ أنَتْمُْ طاَلبِوُنَ باَحِثوُنَ حَت ثبَ فیِهِ بآِرَائکِمُْ وَ علَیَکْمُْ باِلکْفَ وَ الت

مِنْ عِندْنِاَ.»[1]

در این عبارت همانطور که مشاهده میشود از کلمه «وقوف» استفاده شده است که در
روایات قبل وجود نداشت.

اشکالات:

اشکال اول:

اشکال از جهت سند در مباحث گذشته بیان شد و نتیجه این شد که وثاقت محمد بن عبد
الله مسمعی برای ما ثابت نیست و اینکه برخی مانند شیخنا الاستاذ دام ظله فرمودهاند
که صدر و ذیل حدیث میثمی به گونهای است که ممکن نیست از غیر امام علیه السلام
صادر شده باشد، مشکل را بر طرف نمینماید چون قبول داریم مجموع از امام علیه



السلام بوده است و این مجموعه ممکن نیست از غیر امام علیه السلام صادر شده باشد
ولی این سخن باعث نمیشود برای هر جمله و هر کلمه که میخواهیم از آن مساله فقهی
استفاده کنیم، حجت وجود داشته باشد در حالی که برای استفاده فقهی و اعتقادی لازم
است که آن جمله حجت باشد تا بگوئیم در این مورد اشتباهی رخ نداده است. پس تا سند
معتبر وجود نداشته باشد نمیتوانیم حجیت آن جمله را ثابت نمائیم و وثاقت محمد بن عبد
الله مسمعی برای ما ثابت نیست تا به دست آوریم وی زیاده و نقصان در حدیث ننموده

است و در نتیجه سند حدیث میثمی معتبر نیست.

اینکه این مجموعه ممکن نیست از غیر امام علیه السلام صادر شده باشد، باعث نمیشود
برای هر جمله و هر کلمه که میخواهیم از آن مساله فقهی یا اعتقادی استفاده کنیم،
حجت وجود داشته باشد، در مورد صحیفه سجادیه و نهج البلاغه هم وجود دارد و مرحوم

امام ره این اشکال را در باره صحیفه سجادیه بیان فرمودهاند.

اشکال دوم:

ى یأَتْیِکَمُُ البْیَاَنُ مِنْ عِندْنِاَ» و مقصود از این در کلام امام علیه السلام آمده است: «حَت
عبارت امکان حضور خدمت امام علیه السلام میباشد چون در اعصار غیبت امکان تحقق

این عبارت به حسب عادت وجود ندارد.

مطالبی که در اشکال پنجم برای حدیث سوم مطرح شد، در اینجا نیز جاری میباشد.

روایت پنجم: ذیل مقبوله عمر بن حنظله

بعد از بیان ضوابط برای ترجیح یک حدیث بر حدیث دیگر از طرف امام علیه السلام، سائل
عرض مینماید: اگر هر دو حدیث متعارض مساوی بودند، چه باید انجام داد، امام علیه

السلام میفرمایند:

ِى‏ تلَقَْى‏ إمَِامَکَ‏ فإَن «قاَلَ إذِاَ کاَنَ‏ کذَلَکَِ‏ فأَرَْجِهِ‏ (اخذ به آن روایت را تاخیر بینداز) حَت
ِ فیِ الهْلَکَاَتِ.»[2] بهُاَتِ خَیرٌْ مِنَ الاِقتْحَِام الوْقُوُفَ عِندَْ الش

بهُاَتِ خَیرٌْ مِنَ الاِقتْحَِامِ فیِ الهْلَکَاَتِ» الوْقُوُفَ عِندَْ الش ِمرحوم امام ره عبارت ذیل را «فإَن
دو گونه تفسیر نمودهاند. یکی اینکه مقصود از شبهات، مدلول هر یک از دو خبر متعارض
میباشد. نه به مدلول این خبر و نه به مدلول آن خبر اخذ کنید چون هر یک از آن مدلولها
شبهه میباشد و وقوف در شبهات بهتر است از فرو رفتن در هلکات و تفسیر دوم این

میباشد که نفس اخذ و استناد به این خبر و به آن خبر شبهه میباشد.

اشکالات:

اشکال اول:

از جهت سند اشکال شده و این جهت در اخبار ترجیح بحث خواهد شد.

اشکال دوم:

روایت مشتمل بر ابهامات و اشکالات عدیدهای است که موجب سلب اطمینان نوعی به
صدورش از جانب امام علیه السلام میشوند. یعنی اگر سند روایت صحیح باشد ولی این



اشکالات باعث میشود که بگوئیم برای روات در نقل اشتباهی رخ داده است و آن
اشکالات را در آینده بیان خواهیم کرد.

به این اشکال در مباحث آینده پرداخته خواهد شد.

اشکال سوم:

روایت مربوط به باب استنباط و اجتهاد نیست بلکه مربوط به باب قضاء میباشد زیرا
سائل از مسائل قضاء شروع به سوال مینماید.

هِ علیه «صَفْواَنَ بنِْ یحَْیى‏، عنَْ داَودَُ بنِْ الحُْصَینِْ، عنَْ عمَُرَ بنِْ حَنظْلَةََ، قاَلَ: سَألَتُْ أبَاَ عبَدِْ الل
لطْاَنِ‏ وَ السلام عنَْ‏ رَجُلیَنِْ مِنْ أصَْحَابنِاَ بیَنْهَمَُا مُناَزَعةٌَ فیِ‏ دیَنٍْ‏ أوَْ مِیرَاثٍ‏، فتَحََاکمََا إلِىَ‏ الس
مَا تحََاکمََ إلِىَ إلِىَ القُْضَاةِ، أیَحَِل ذلکِ؟َ قاَلَ: «مَنْ تحََاکمََ إلِیَهْمِْ فیِ حَق أوَْ باَطلٍِ، فإَنِ
هُ أخََذهَُ‏ بحُِکمِْ الطاغوُتِ، مَا یأَخُْذُ سُحْتاً وَ إنِْ کاَنَ حَقّاً ثاَبتِاً لهَُ؛ لأِنَ الطاغوُتِ‏، وَ مَا یحَْکمُُ لهَُ فإَنِ
هُ تعَاَلى‏: «یرُیِدوُنَ أنَْ یتَحَاکمَُوا إلِىَ الطاغوُتِ‏ وَ قدَْ أمُِرُوا هُ أنَْ یکُفَْرَ بهِِ، قاَلَ الل وَ قدَْ أمََرَ الل
أنَْ یکَفُْرُوا بهِِ‏»». قلُتُْ: فکَیَفَْ‏ یصَْنعَاَنِ؟ قاَلَ: «ینَظْرَُانِ‏ إلِى‏ مَنْ کاَنَ مِنکْمُْ مِمنْ‏ قدَْ رَوى‏
ی قدَْ جَعلَتْهُُ حَدیِثنَاَ، وَ نظَرََ فیِ حَلاَلنِاَ وَ حَرَامِناَ، وَ عرََفَ أحَْکاَمَناَ، فلَیْرَْضَواْ بهِِ حَکمَا؛ً فإَنِ
اد وَ الر ،هِ وَ علَیَنْاَ رَد مَا اسْتخََف بحُِکمِْ الل علَیَکْمُْ حَاکمِاً، فإَذِاَ حَکمََ بحُِکمِْناَ فلَمَْ یقَْبلَهُْ‏ مِنهُْ، فإَنِ
امُهمُُ الخَْبرََینِْ هِ». ...... قلُتُْ: فإَنِْ واَفقََ حُک رْکِ باِلل الش هِ وَ هوَُ علَى‏ حَد اد علَىَ الل علَیَنْاَ الر
بهُاَتِ خَیرٌْ مِنَ الوْقُوُفَ عِندَْ الش ِجَمِیعا؟ً قاَلَ: «إذِاَ کاَنَ ذلکَِ‏، فأَرَْجِهْ‏ حَتىّ‏ تلَقْى‏ إمَِامَک؛َ فإَن

ِ‏ فیِ الهْلَکَاَتِ».»[3] الاِقتْحَِام

به این اشکال در مباحث آینده پرداخته خواهد شد.

اشکال چهارم:

در ذیل حدیث آمده است: «فأَرَْجِهْ‏ حَتىّ‏ تلَقْى‏ إمَِامَکَ» و از این غایت به دست آورده
میشود که این حکم برای زمان امکان حضور خدمت امام علیه السلام رسیدن است و در

نتیجه زمان غیبت را شامل نخواهد شد.

مطالبی که در اشکال پنجم برای حدیث سوم مطرح شد، در اینجا نیز جاری میباشد.

وصلی الله علی محمد وآل محمد.

 

[1]. عیون أخبار الرضا علیه السلام، ج‏2، ص: 21

[2]. من لا یحضره الفقیه، ج‏3، ص: 11؛

[3]. الکافی (ط - دارالحدیث)، ج‏1، ص: 168 – 171


