
بسمه تعالی

اعوذ بالله من الشیطان الرجیم بسم الله الرحمن الرحیم الحمد لله رب العالمین و صلی
الله تعالی علی سیدنا و نبینا أبی القاسم محمد و علی آله الطیبین الطاهرین المعصومین

لا سیما بقیة الله فی الارضین ارواحنا فداه و عجل الله تعالی فرجه الشریف.

بسم الله الرحمن الرحیم

تیِ ائکَِ وَ أصَْفِیائکَِ ال کیِةِ حَبیِبةَِ حَبیِبکَِ وَ نبَیِکَ وَ أمُ أحَِب یقَةِ فاَطمَِةَ الزدعلَىَ الص صَل ُهم «الل
همُ کنُِ الطالبَِ لهَاَ مِمنْ ظلَمََهاَ وَ انتْجََبتْهَاَ وَ فضَلتْهَاَ وَ اخْترَْتهَاَ علَىَ نسَِاءِ العْاَلمَِینَ الل
همُ وَ کمََا جَعلَتْهَاَ أمُ أئَمِةِ الهْدُىَ وَ حَلیِلةََ ِ أوَلاَْدهِاَ الل همُ بدِمَ ائرَِ الل اسْتخََف بحَِقهاَ وَ کنُِ الث
واَءِ وَ الکْرَیِمَةَ عِندَْ المَْلإَِ الأْعَلْىَ فصََل علَیَهاَ وَ علَىَ أمُهاَ خَدیِجَةَ الکْبُرَْى صَلاَةً تکُرْمُِ صَاحِبِ الل
ی فیِ هذَهِِ یتهِاَ وَ أبَلْغِهْمُْ عنَ ُبهِاَ أعَیْنَ ذر هُ علَیَهِ وَ آلهِِ وَ تقُِر بهِاَ وجَْهَ أبَیِهاَ مُحَمدٍ صَلى الل

لاَم‏.» حِیةِ وَ الس اعةَِ أفَضَْلَ الت الس

ادامهی بحث اول: اگر شک کردیم یک
چیــزی بــاطن اســت یــا ظــاهر اســت

(1:31)
بحث در موارد شک در این بود که مصاب به نجاست چه داخلی و چه خارجی، باطن است
یا ظاهر؟ مبانیای در این جا عرض شد و نتیجه بحث این شد که در این موارد اگر شبهه
موضوعیه باشد اجتناب لازم نیست چون در حقیقت بنابر این مبنا که مختار بود و تقویت
شد که باطن لایتنجس چه بواطن محضه و چه بواطن غیرمحضه، وقتی شک میکند این
موردی که نجاست به آن اصابت کرد، باطن است یا ظاهر، قهراً شک میکند نجس شد یا
نه؟ اگر باطن باشد نجس نشد و اگر ظاهر است نجس شده است. پس شک در نجاست
ً دارد و استصحاب بقاء طهارت میتواند بکند یا قاعده طهارت را میتواند جاری بکند. قهرا
با مطالبی که گذشت مبانی فرمایشات و اصول مطالب بزرگان هم روشن شد که دیگر

نیاز به تکرار نداریم.

سؤال: ...

جواب: خب آنها را حساب کردیم و جواب دادیم آنها را. بله استصحاب عدم کونه من
الباطن بکنیم، آنها را بحث کردیم و آنها دیگر گذشت. بنابراین چون ما این حرفها و
فرمایشات آقایان را اشکال کردیم، قهراً همان مطلب که سید فرموده، تمام است عندنا.

تنبیه: (3:25)
این جا یک تنبیهی هست که این را هم عرض کنیم و وارد مسأله بعد بشویم. آن تنبیه این
است که بزرگانی مثل مرحوم سید ابوالحسن اصفهانی رضوان الله علیه حاشیهای دارند

در این جا. فرمودند:



«اذا کانت الشبهة موضوعیة...

این که گفتیم ماتن فرموده لایحکم بالنجاسة، این در صورتی است که شبهه موضوعیه
باشد.

و اما اذا کانت مفهومیة فلا بدّ للمقلدّ إمّا الرجوع فیه إلى مجتهده أو الاحتیاط. »[1]

د به نحو شبهه مفهومیه شک دارد که این قسمت ظاهر است یا باطن است. اما اگر مقل
مثلا چیزی چکیده به جایی که نمیداند آنجا باطن است یا ظاهر است. ایشان فرموده
است که در این جا مقلد نمیتواند بگوید که پاک است یا نجس است بلکه او باید یا احتیاط

کند که قهراً برود آب بکشد و یا این که به مجتهدش مراجعه کند هر چه او گفت.

این حاشیه را این بزرگوار در اینجا زده و بعضی از اعلام هم به تبعِ ایشان این حاشیه را
دارند.

د باید یا احتیاط کند یا به بعضی از اعلام از این امر پا را فراتر گذاشتند و گفتند بله مقل
مجتهدش مراجعه کند، اما اگر خبر دارد که این مجتهد هم خودش شاک است، همین طور
که این شخص شاک است که این جا باطن است یا ظاهر است، میداند این مجتهد هم
شاک است. مثل اینکه یک طلبهای است که خلاصه خودش هم اهل فن است و حالا مجتهد
نشده هنوز و از آن شخص تقلید میکند و در بحثهایی که با هم میکردند دیده آن آقا هم
شاک است پس این جا مقلد علم دارد که مجتهد هم شاک است. این جا فرموده خودش
میتواند به قاعده طهارت مراجعه بکند. پس اگر از احوالات مجتهدش خبر ندارد، مردد
بین امرین است یعنی یا احتیاط کند یا مراجعه کند. اما اگر خبر دارد که آن هم شاک

است، در این جا میتواند مقلد خودش به قاعده طهارت مراجعه بکند و بگوید پاک است.

این حواشی این جا جا ندارد فلذا است که معظم بزرگان این جا این جور حاشیه نزدند.
چون این کتاب، کتاب فتوایی است. خب همان طور که وظیفه در شبهه موضوعیه چیست
د بگوید، خب در شبهات حکمیه هم وظیفهات چیست را باید بنویسد را باید مجتهد برای مقل
در رساله تا این که اگر آن شبهه موضوعیه را دارد بیاید مراجعه کند و وظیفهاش را بفهمد
و اگر شبهه مفهومیه دارد بیاید مراجعه کند و وظیفهاش را بفهمد. این که در رساله عملیه
بنویسی و حاشیه بزنی به متن که باید به مجتهدت مراجعه کنی، درست نیست. خب رفته
مراجعه کرده و مرحوم سید دارد میگوید باید چه کار بکنی. این همان مراجعه به مجتهد
است دیگر. مجتهد در این جا با نوشتن این متن، دارد میگوید اگر به من مراجعه کردی
جواب من این است. پس بنابراین این جا به عروه حاشیه زدن، به این که او باید به

مجتهدش مراجعه بکند یا احتیاط بکند درست نیست.

و اگر باز میداند مجتهدش هم شاک است اما چه جور میتواند قاعده طهارت را جاری
بکند در این موارد؟ باز این اصول برای مجتهد است. خب شرایطی میخواهد، باید حساب
بکند، فحص بکند، خب آن هم شاک است ولی ممکن است این جا بگوید آقا من شاک که
هستم، در این جا به یک جهتی و به یک وجهی میگوید باید احتیاط بکنید، حالا یا فتوا
میدهد یا میگوید باید احتیاط بکنید. اگر شک دارد و میداند مجتهدش هم شاک است،
حق ندارد خودش مراجعه بکند این جا. بنابراین ولو این که برخی از این حواشی از مثل
آقای سید ابوالحسن اصفهانی هست که ایشان فقیه عظیم الشأنی است و در فقهاتش
لاریب فیه اما این حاشیهای که در این جا افاده فرموده و بزرگانی هم از ایشان تبعیت



کردند، محل اشکال هست.

سؤال: ...

جواب: مفاهیم بله. موضوعات مستنبطَه بله. مثل این که الان شما از مجتهد سؤال
میکنید وطن یعنی چه؟ رحم یعنی چه؟ صله رحم که واجب است، رحم را به چه کسی
میگویند. به اینها میگویند موضوعات مستنبطه. در موضوعات مستنبطه باید تقلید کرد.

اما در موضوعات صرفه که مستنبطه نیست، احاله به خود عرف است.

سؤال: این که حدود عضو بدن چیست مستنبط است؟

جواب: بله.

سؤال: پس ملاک مستنبط و غیر مستنبط را بفرمایید.

جواب: ان شاء الله اول عروه که شد آن جا که ماتن فرموده مراجعه به شروح کنید که
فرق است بین موضوعات مستنبطه و غیرمستنبطه.

سؤال: استاد عبارت عروه اصلاً شبهات موضوعیه را شامل میشود؟ عبارت این است که
اگر شک داشتی یک چیزی ظاهر است یا باطن.

جواب: نه ندارد شک داشته باشی که چیزی ظاهر است یا باطن، فرموده که:

«إذا شکّ فی کون شیء من الباطن....

یک جایی از باطن است یا ظاهر...

یحکم ببقائه على النجاسة.»[2]

حالا به چه نحو؟ فی کون الشیء من الباطن أو الظاهر.

سؤال: ...

جواب: خیلی خب حالا شما اگر استظهار میکنید که فقط شبهه مفهومیه را دارد میگوید،
آنها حاشیه زدند چطور باید بروی به مجتهدت مراجعه بکنی یا احتیاط بکنی. حاشیه این
جا زدند. میگوییم خب بابا این مجتهد دارد میگوید در شبهه مفهومیه من نظرم این
است. اگر مراجعه کردی دیگر لازم نیست بروی زحمت بکشی به خودم بگویی بلکه بیا
رساله را نگاه کن و من گفتم این کار را باید بکنی. این جا جای این نیست که این جور
حاشیه بزنی. در شبهه موضوعیهاش هم همین جور است. مجتهد باید بگوید. چون بعضی
شبهــات موضــوعیه را بایــد در آن احتیــاط کــرد. او بایــد بگویــد الان در شبهــه موضــوعیه
وظیفهات چیست. مثلاً در دماء و فروج بعضیها قائل به احتیاط هستند. و در غیر آن قائل

به برائت هستند. خب باید مجتهد بگوید این جا باید چه کار باید بکنی.



بحث دوم: آیا مطبق الشفتین و مطبق
الجفنین از بواطن است؟ (9:59)

«المسألة الثانیة

که با این مسأله دیگر تمام میشود بحث از این مطهر،

مطبق الشفتین من الباطن و کذا مطبق الجفنین

محل اطباق و روی هم قرار گرفتن دو لب از باطن حساب میشود. و هم چنین محل روی
هم قرار گرفتن دو پلک چشم آن هم از باطن حساب میشود. پس داخل دهان باطن
است. آن جایی هم که دو لب روی هم میآید باطن است،  داخل چشم باطن است، دو

پلک هم که روی هم میآید آن قسمتی که روی هم میآید آن جا هم باطن است.

فالمناط فی الظاهر فیهما؛

هم در شفتین و هم در جفنین

ما یظهر منهما بعد التطبیق.»[3]

بعد از این که لبها را روی هم گذاشتید آن که حالا پیدا است این میشود ظاهر. پلکها
که روی هم گذاشتیم آن که الان پیدا هست، این میشود ظاهر. بنابراین آن چه که وقتی
ما روی هم میگذاریم دیده نمیشود، آنها باطن است. باطن معنایش این است که
لایتنجس اصلاً کما هو الاقوی یا یتنجس و یطهر بالزوال. دیگر تطهیر به آب نمیخواهد.
بنابراین اگر سرمه متنجسی مثلاً به چشمش کشیده، همان که آن از بین رفت، مستهلک
ً در اشک چشم، دیگر آب کشیدن نمیخواهد اگر هم گفتیم نجس میشود، باز شد مثلا
چشم پاک میشود، آن پلک آن مقداری که اگر به هم بگذاریم پیدا نیست آن هم پاک
میشود. این، تطهیر لازم ندارد و برای نماز هم اشکال ندارد. اگر هم گفتیم اصلاً نجس
نمیشود کما این که مرحوم صاحب جواهر فرمود که این اصلاً نجس نمیشود بلکه همان
مواد نجس است، اشک هم حتی نجس نمیشود، فقظ همان مواد نجس است، خیلی خب

بنابر این فرمایش هم که تقویت کردیم فرمایش ایشان را، مشکلی ندارد.

اقوال: (12:15)
در این مسأله چهار نظر مجموعاً فی ما اعلم وجود دارد.

قول اول:
نظر اول: این است که این مطبق الشفتین و مطبق الجفنین من الباطن است همان طور

که مرحوم ماتن فرموده.



قول دوم و سوم:
نظر دوم این است که این من الظاهر است به نحو فتوا. بسیاری از اعلام در حواشی
عروه و غیر آن این نظرشان است. یا به نحو احتیاط وجوبی گفتند من الظاهر است مثل

مرحوم آیتالله بروجردی به نحو احتیاط وجوبی میفرماید اینها من الظاهر هست.

قول چهارم:
چهارم این است که حکم این، حکم مسأله قبل است. این مطبق شفتین و جفنین داخل در
مسأله قبل است. یعنی از مواردی است که انسان شک دارد باطن است یا ظاهر است.

هر چه آن جا گفتیم باید این جا بگوییم. داخلٌ فی المسألة السابقة.

بررسی قول اول: (13:33)
ً که مطبق الجفنین و مطبق اما قول اول: آقایان در این جا وارد بحث این شدند ابتدائا
الشفتین در طهارت حدثیه باطن حساب میشود یا ظاهر، ثم در این جا چطور است؟ و
ً اجماع مسلمّ است که آن من الباطن حساب فرمودند در باب طهارت حدثیه تقریبا
میشود اما در باب طهارت خبثیه، این محل کلام است و آن وقت وارد ادله آن باب شدند.
ما آن را حذف میکنیم به خاطر این که مربوط به این جا نیست، مربوط به باب وضو و
مربوط به غسُل است لذا لازم نیست آن را ما این جا بحث بکنیم. همین مطلبی که
مربوط به این جا هست مورد کلام قرار میدهیم که از باب نجاست خبثیه باشد. و این

چهار قولی که ذکر کردیم برای همین نجاست خبثیه هست.

سؤال: ملازمه ندارد؟

جواب: هیچ ملازمهای ندارند. این بابین با هم ملازمه ندارند مگر قیاس کسی بخواهد بکند.

سؤال: ...

جواب: حالا هر وجهی دارد. یکی را هم آقای خویی در وجه فرموده، وجه یعنی همان که
مواجهه با انسان میشود آن نمیشود. حالا آن بیان محل اشکال هم هست ولی بالاخره
هر وجهی دارد اگر بله وجه لغوی آن جا میگفتند خوب بود ولی هیچ وجه لغوی آن جا
ً بگویند لغویین این جوری گفتند، تبادر از لغت این جوری میکند یا اهل نگفتند که مثلا

لسان، این حرفها نیست آن جا که ما بتوانیم از آن حرفها در این جا استفاده بکنیم.

ادله قول اول: (15:05)
مجموعاً برای این که از باطن حساب میشود به این معنا که لایتنجس علی قول کسی که
میگوید باطن لایتنجس ولو بواطن غیرمحضه و یا اگر یتنجس، یطهر بالزوال. برای این

مسأله مجموعاً به پنج دلیل میشود استدلال کرد که باید بررسی کنیم.



دلیل اول: (15:32)
دلیل اول آن روایاتی بود که قبلاً خواندیم که در باب رعاف و استنجاء بود که در باب رعاف
همین دیروز هم خواندیم روایتش را که حضرت علیه السلام فرمود: «انما یغسل ما
ظهَر»، ما ظهر را باید بشورد. یا در باب استنجاء فرموده لازم نیست که باطن را بشورد و
همان ظاهر را بشورد. آن شَرَج را لازم نیست که داخل آن را هم بشورد. این روایتش را
قبلاً خواندیم و این روایات در باب 24 از ابواب نجاسات هست و در باب احکام الخلوة هم

و تخلی هم صاحب وسائل ذکر میکند.

به این روایات استدلال شده که خب حضرت علیه السلام دارد میفرماید که ظاهر را باید
بشوری در دم رعاف و یا در باب استنجاء فرموده ظاهر را باید بشوری. حالا بحثمان
برای بینی است و برای محل استنجاء است و بعد به قول به عدم فصل بگوییم فرقی بین

آن جا و چشم و دهان نیست، پس حکم آن جا در این جا هم جاری میشود.

اشکالات دلیل اول: (16:56)
دو اشکال به این استدلال وارد شده.

اشکـال اول: تعـدی از دو مـورد روایـت
بر ما نحن فیه قیاس است

یکی ما عن الشیخ الاعظم قدس سره هست که ایشان فرموده این دو تا روایت برای آن
دو مورد است. تعدی از آن جا به مطبق الشفتین و مطبق الجفنین وجهی ندارد و این
قیاس است. ممکن است در آن جا شارع حکمش این باشد اما در این جا حکمش این
نباشد. این اطمینان میخواهد، یقین میخواهد و چون ما دلیلی بر این نداریم پس بنابراین

تعدی از آن دو مورد روایتین برای مانحن فیه نمیتوانیم بکنیم.

این اشکال شیخ اعظم است و خیلی از بزرگان هم این اشکال را پذیرفتند مثل محقق
خویی، محقق حکیم که بله، از آن نمیتوانیم تعدی بکنیم.

جواب اشکال اول: (17:45)
مرحوم شیخنا الاستاد آقای تبریزی میفرمایند این احتمال که فرق است بین آنها و این

دو تا، فی غایة الضعف است. کأنّ ایشان اطمینان دارند که اینها حکمشان یکی است.

حالا دیگر این مطلبی نیست که ما بتوانیم به آن استدلال بکنیم. یک مطلبی است که فقیه
این جزم برای او پیدا بشود که عرفاً اینها فرقی دارد یا فرقی ندارد. البته قوی است به
ذهن که اینها فرقی نکند اما در عین حال فتوا دادن طبق آن دو روایت برای مطبق

الشفتین و مطبق الجفنین خب خالی از دغدغه نیست.



این همان جاهایی است که فقیه اگر دلیلش بخواهد این باشد، حق است که احتیاط وجوبی
بکند. جاهای احتیاط وجوبی یکیاش همین جور جاهایی است که از آن طرف بخواهد فتوا
بدهند که حتماً اینها ظاهر است محل اشکال است و بخواهد حتماً بگوید باطن است به
خاطر تعدی از آنها، این هم خیلی جزم میخواهد. این جا همان جایی است که فقیه
دستش میلرزد و احتیاط واجب میکند که خب خواست عمل کند و خواست هم برود از

یک مجتهد دیگری که فتوا میدهد از او تقلید کند.

اشکال دوم: (19:02)
اشکال دوم که محقق خویی ذکر کردند این است که این دو تا روایت جایی است که به
نجاست داخلیه متنجس شده. دم رعاف بوده یا موضع استنجاء به نجاست داخلیه نجس
شده. این موردش آن جا است. اما جایی که به نجاست داخلیه نباشد آن چه؟ حالا بله یک
کسی مثلاً دهانش خون آمده باشد و این خون آمده باشد به مطبق الشفتین رسیده باشد
مثل آن میشود که داخلی است. یا خدای نکرده چشمش مثلاً خونریزی کرده باشد، پاره
شده باشد رگی، این بگوییم که مثلاً داخل است. اما جایی که این جوری نیستع به نجاسات
خارجیه باشد نمیتوانیم این جا را بر آن جا قیاس بکنیم. لعل آن جا که حضرت علیه
السلام فرموده اشکال ندارد و فقط ظاهر را بشور از باب همان گفتهی ما است که ما
میگوییم این بواطن غیرمحضه به نجاسات داخلیه لایتنجس ولی به نجاسات خارجیه
یتنجس. مورد این دو روایت نجاسات داخلیه است. بنابراین یک فارغی هم دارد بیان
میشود یعنی علاوه بر این که این خودش یک اشکال مستقل است میتواند معاضد
اشکال شیخ اعظم هم باشد که یک تفاوتی بین این دو تا هست و الا کسی ممکن است

بگوید همین شاید فارغ باشد ما چه جور تعدی بکنیم به همه موارد.

بنابراین استدلال به این دو روایت شریفه برای مانحن فیه مشکل است و محل اشکال
است.

دلیل دوم: (21:31)
دلیل دوم روایت بصاق شارب الخمر است که دو تا روایت داشتیم راجع به بصاق شارب
الخمر. آن جا یک عرضی میکردیم که ندیده بودیم آن مطلب را از محقق خویی. حالا
برخوردیم که ایشان هم همان عرضی که ما آن جا میکردیم ایشان فرمایش فرموده در

این جا.

ایشان میفرماید یؤید این مطلب ما را این روایات. سرّ این که فرموده ایشان یؤید،
ضعف سند این دو تا روایت است در نظر ایشان. اما ما آن جا گفتیم آن روایات یکی را
درست کردیم و دیگری را درست نکردیم و بعد دوستان گفتند که همان وجهی که قبلی را
درست کردیم برای بعدی هم هست یعنی یکی از آن احد ثلاثه ناقل هست. بنابراین هر دو

روایت سندش تمام میشود به آن مبنا.

آن روایت این بود که بصاق شارب الخمر را فرمود اشکال ندارد. این دو تا روایت دلالت
میکند بر این که مطبق الشفتین پاک است. چرا؟ برای خاطر این که ملازمه عادیه هست
بین خروج بصاق از دهان و ملاقاتش با مطبق الشفتین. یک فرضهای خیلی نادری است



که آب دهان از دهان بیاید بیرون ریخته بشود و ملاقات نکند. این فرضهای خیلی نادری
ً این چنینی است. خب امام علیه السلام میفرماید چه؟ میفرماید این است. معمولا
بصاق پاک است و حال این که کسی که شراب میخورد، معمولاً خوردن شراب ملازمه
دارد با این که مطبق الشفتین ملاقات با خمر میکند. این که دهانش را باز کند و شراب
را این جوری بریزد به هیچ جای او هم نخورد، این هم یک فرضی هست اما خیلی فرض
ً با نی بخورد. صُور متداولهاش این است که ملاقات میکند. حضرت نادری است. مثلا
سلام الله علیه فرموده اشکال ندارد. خب کسی که شارب خمر شده و ملاقات هم کرده،
حضرت علیه السلام هم نمیپرسند آیا این لبهایش را آب کشیده یا نه. میفرماید اشکال
ندارد یعنی در تمام فروض اشکال ندارد. پس این دلیل است بر این که این مطبق
الشفتین باطن است و به ملاقاتِ آن خمر لم یتنجس و الا اگر آن یتنجس این بصاق با این
که امر خارجی است و خارج هم شده و ملاقات میکند، قهراً باید متنجس میشد بصاق.
پس عدم نجاستِ بصاق یکشف از عدم نجاست مطبق الشفتین. عدم نجاست و منجسیت
مطبق الشفتین یکشف عن کونه باطناً. چون اگر ظاهر بود حتماً متنجس میشد و منجس
بود. و آن بصاق هم وقتی به این جا میرسد، اگر این جا باطن نباشد و خارج باشد دیگر
چیست؟ در خارج است، داخل که نیست. آمده به این جا رسیده و ملاقات کرده. بنابراین،
این روایت به ما نشان میدهد که مطبق الشفتین اشکال ندارد. منتها ایشان فرموده این
دو تا مؤید هستند، شیخنا الاستاد آقای تبریزی قدس سره هم فرموده مؤید هستند چون

آنها در دلالت اشکال ندارند، در سند اشکال دارند.

این به خدمت شما عرض شود که مطلب محقق خویی قدس سره. پس این وجه برای
استدلال خوب است.

سؤال: ...

جواب: بله، این احتمال هم البته هست.

سؤال: ...

جواب: ببینیدآن مقدماتی که به آن اضافه کردیم برای همین بود که این فرمایشات را
نفرمایید. چون این جا جایی است که ملازمه عادیه دارد خروج بصاق با ملاقات. این جایی
که ملازمه عادیه دارد حضرت علیه السلام به لحاظ یک حالت غیر اعتیادی میفرماید
لابأس. این حال اعتیادیش بأس است. چون ملاقاتش عادتاً این چنینی است. پس بنابراین
این که حضرت علیه السلام میفرماید لابأس با توجه به این لامناص از این که آن حرف را
ً میگفتیم از این باب بزنیم. مگر این که همان اشکالی که ایشان اشاره کردند که قبلا
ً این منجس است چون ما منجس باشد که این منجس نیست. اما اگر ظاهر باشد، قهرا
ظاهر را که پذیرفتیم و وقتی این جا را اگر گفتیم ظاهر است، بصاق هم آمده به ظاهر

پس ظاهر به ظاهر دارد ملاقات میکند.

دلیل سوم: (28:58)
دلیل سوم ما استدل به الاستاد قدس سره هست. ایشان به همان روایت استنشاق

استدلال کردند که معتبره زراره بوده.



مَا علَیَکَْ أنَْ تغَسِْلَ مَا ظهَرََ.»[4] ةً إنِ «لیَسَْ‏ المَْضْمَضَةُ وَ الاِسْتنِشَْاقُ فرَیِضَةً وَ لاَ سُن

ما ظاهر را باید بشوری. و این مضمضه و استنشاق، آب در دهان گرداندن، آب به بینی
کشاندن، نه فریضه است و نه واجب است. آن که باید بشوری ظاهر است.

خب به همان تقریبی که گذشت که ایشان استدلال کردند به این روایت برای ما سبق، این
جا هم استدلال کردند که خب بالاخره اگر این باطن نجس میشد، مضمضه لااقل سنت
میشد برای تطهیر آن. یا اگر در بینی نجس میشد، استنشاق برای تطهیر آن سنت
میشد. حضرت علیه السلام میفرماید نه سنت است و نه فریضه است. شما باید ظاهر
را بشورید. و مطبق الشفتین ظاهر نیست. الان دهان را این جوری گذاشته روی هم،

ظاهر نیست.

اشکال دلیل سوم: (30:45)
جواب ما هم خدمت این استاد بزرگوار این است که گفتیم نه این محفوف بما یحتمل
القرینیه هست، و مفصل صحبت کردیم در این روایات و گفتیم ما اطلاق از این روایات
نمیفهمیم. این دارد مسأله باب وضو را میگوید که در باب وضو استنشاق و مضمضه
فرض نیست، سنت نیست به عنوان جزء وضو و غسُل. آن که آن جا فرض است و لازم
است شستن ظاهرها است. اما به باب نجاسات و نجاست خبثیه ربطی ندارد، کیفیت
تطهیـر حـدثی را دارد بیـان میفرمایـد. بنـابراین و لااقـل گفتیـم اجمـال دارد. مرددیـم و
استظهار نمیکنیم آن چه که استاد قدس سره فرموده است. بنابراین استدلال به این

روایت هم محل اشکال است.

سؤال: ...

جواب: میخواهیم بگوییم یعنی احکامش. ظاهر که معلوم است نیست. الان لبها را که
روی هم میگذاریم چشمها را که روی هم میگذاریم، خب ظاهر نیست. بله وقتی دهن را
باز کنیم خب ظاهر است که در این صورت دندانها هم ظاهر است و زبان هم ظاهر

است.

سؤال: ...

جواب: الان معلوم میشود که آن موقع حساسش بسته است.

دلیل چهارم: (32:17)
دلیل چهارم فرمایش محقق حکیم و محقق خویی قدس سرهما و غیر این بزرگواران

است.

اینها میفرمایند که مرتکزات عقلائیه و عرفیه و به تعبیر محقق خویی سیره قطیعه
متشرعیه بر این است که وقتی صورتشان را بشورند ولو همه صورت نجس شده باشد
مثل این که حمام رفته، حمامهای قدیم مخصوصاً این جوری بود که نجس بود و بعد باید
بیایی خودت را آب بکشی. یعنی همه جای آدم ابتدائاً نجس میشد من الفرق الی القدم و



آن وقت حالا باید بروی آب بکشی. این سیره قطعیه متشرعیه است که وقتی در آب
میروند چشمها و دهانشان را میبندند، مخصوصاً آب اگر خیلی تمیز نباشد برای این که
در دهانشان نرود و بهداشت. در خزینههایی که متعفن بود و بو میداد یا کرم و چه و
فلان و نمیدانم، شما ان شاء الله ندیدید آنها را. بله همین قم، این چیزها خیلی فراوان
بود، خب اینها دهانشان را که باز نمیگذارند. چشمهایشان را که باز نمیگذارند. سیره
قطعیه متشرعیه هست حتی در مواردی که کل بدن نجس است، کل صورت نجس شده.
آن نجس به مطبق الشفتین و مطبق الجفنین هم رسیده ولی در موقع تطهیر این جور
نیست که ملزم بدانند خودشان را که مطبق الشفتین و مطبق الجفنین را تطهیر نماید.
حالا یکی ممکن است چشمش را باز بگذارد، وسواس است و ممکن است باز هم که
می‌گذارد و انگشت هم در چشمهایش فرو میکند، ولی آدمهای معمولی که گرفتار
وسوسههای شیطانیه نیستند، این کارها را نمیکنند. چشمها روی هم است و خودشان را
طاهر میدانند. این سیره متشرعیه قطعیه که یداً به ید تا به امروز هست. گفتند که، گمان
میکنم آقای خویی نقل فرمودند من یک جای معتبری در کلام بعضی بزرگان دیدم که اسم
نمیبرم آن شخص را. شخصی است که بعداً خیلی عظیم الشأن شده اما وقتی که تازه
د آقای میرزا رفته بود نجف و طلبه نوجوانی بوده و تازه مشرف شده بود، ایشان مقل
محمدتقی شیرازی بوده. حمام میرود و مرحوم میرزا محمدتقی هم حمام بودند. این
مکررا میرفته لای خزینه در آب و دائما ابروهایش را این جوری این جوری میکرده،
میزده بالا، دو باره مکررا ابروهایش را این جوری این جوری. آقای آشیخ محمدتقی
شیرازی میبینند و مثلاً میگویند فرزند چرا این کار را میکنی؟ میگوید آقا نوشتند، در
رساله هست که باید رفع حاجب کرد. حاجب به معنی مانع است آن جا. این به معنای ابرو
گرفته. باید رفع حاجب کرد و من هم مکررا این جوری میکنم. ایشان تنبیه میکنند و
میگویند حاجب یعنی چه. گاهی وسوسه موجب میشود که انسان اصلاً لغت را هم یک

جور دیگر میفهمد. حواسش یک جور دیگر میشود.

پس این دو بزرگوار میفرمایند سیره قطعیه بر این است بنابراین یا اصلاً نجس نمیشود
و یا اگر هم نجس بشود شستن نمیخواهد و به زوال پاک میشود. فلذا عرف متشرعه در

صدد چشم باز کردن و فلان نیستند.

این دلیل محکمی است برای مثل محقق خویی که تنها دلیلشان این است و آن روایت
بصاق را مؤید قرار دادند.

اشکال دلیل چهارم: (36:11)
استاد قدس سره در تنقیح مبانی العروة به این وجه اشکال میکنند. میگویند درسته حالا،
ولی ما از کجا میدانیم وقتی هم که نجس باشد همین کار را میکنیم. عبارتشان این

است:

ً لایفتحون «لایخفی ما فیه، فإنهّ لم یحرز عند اصابة النجس الی مطبق الشفتین مثلا
الشفتین فی داخل الماء.»[5]

آن جا را از کجا میدانی.



جواب اشکال: (36:43)
این همان بود که آقای خویی این را میخواست جواب بدهد که آن نکته را اضافه کرد.
فرمود وقتی تمام بدن هم نجس میشود مثل حمامهای عادی، ما آن جا هم میبینیم که با
آن پیاز داغهایی که من اضافه به آن کردم که خزینهها هم کثیف است و آب توی دهان
برود آن جاها نمیکند. العرف ببابه. آن جاها کجا میآیند چشم و دهن را باز میکنند و آن
آب کثیف برود در دهانشان؟ یا چشمهایشان را باز میکنند و میسوزد و این خطرناک
است، این کار را میکنند؟ نه. بنابراین ظاهر این است که حق با علمین؛ مرحوم آقای

حکیم و آقای خویی باشد در این جا که این کار را نمیکنند.

سؤال: ...

جواب: بله در حمامهای قبل رایج رایج بوده. اصلاً همه جاهایش نجس بود. مخصوصاً حمام
خانمها، آن که خیلی، همه جاها. بعد حمامهای شیفتی که صبح مثلاً آنها بودند، عصر اینها

بودند یا برعکس بود، خب دیگر همه چیز به هم ور بود.

سؤال: ...

جواب: بدتر بود زمان ائمه علیهم السلام. شما روایت حمام را نگاه کنید در زمان ...

سؤال: ...

جواب: بله آن وقت که دیگر بدتر بوده. چون ناصبی و کفار و اینها هم وارد حمام
ً برای مسلمانها و برای میشدند. روایت حمام را نگاه کنید. یک مشکلهای بوده واقعا
شیعهها که ما چه کار کنیم، آب میخواهیم به خودمان بریزیم، هم آن آبها قلیل میشده
گاهی و این سطلهایی که آنها هم از آن استفاده میکنند، جایی که ما میایستیم و آب
میریزیم ترشح به ما میکند، چون حمامها فقط این نبوده که مسلمانها بیایند. کفار هم
میآمدند، ناصبیها هم میآمدند، زندگیها مخلوط بوده. در آن روایات هست علاوه بر
اینکه سِتار هم نداشتند که در روایات هم باز وجود دارد که یک مشکله دیگر هم این بوده.

بنابراین وضع حمامهای خیلی نامطلوب بوده.

و صلی الله علی محمد و آل محمد.

 

 

[1]. العروة الوثقى (المحشى)، ج1، ص: 277

[2]. العروة الوثقى (المحشى)، ج1، ص: 277



[3]. العروة الوثقى (المحشى)، ج1، ص: 277 - 278

[4]. وسائل الشیعة، ج1، ص: 431

[5]. تنقیح مبانی العروة - کتاب الطهارة، ج3، ص: 395


