
بسمه تعالی

اعوذ بالله من الشیطان الرجیم بسم الله الرحمن الرحیم الحمد لله رب العالمین و صلی
الله تعالی علی سیدنا و نبینا أبی القاسم محمد و علی آله الطیبین الطاهرین المعصومین

لا سیما بقیة الله فی الارضین ارواحنا فداه و عجل الله تعالی فرجه الشریف.

بحث در روایاتی بود که استناد به آنها شده برای عدم شمول موثقه عمار نسبت به
بواطن غیر محضه که آن جا فرمود «إغسل کل ما اصابه ذلک الماء» و گفتیم عمومش
بواطن غیر محضه را شامل میشود. بزرگان خواستند روایاتی را و ادلهای را اقامه کنند
که بواطن غیر محضه از آن «کل» بیرون بیاید. وقتی از کل بیرون آمد، دیگر دلیلی بر
نجاست آنها نخواهیم داشت چون راه نجاست همان إغسل بود و وقتی إغسل آن جا

شامل نشد، دلیلی نداریم.

خب روایات باب را گفتیم سه طایفه هست. طایفه دوم آن بود که به نجاست ملاقات
کرده باشد که امام علیه السلام فرمودند اشکالی ندارد.

یکیاز آن روایات همین روایت عبدالحمید بن ابی الدیلم بود که دیروز سنداً و دلالةً محل
اشکال واقع شد و گفتیم دیروز ذبیّ هم برای اشکال سندی هم نیست. مقصود از این که
راهی برای رفع اشکال سندی نیست روی مبانی مقبوله است. و الا این راه وجود دارد که
صفوان بن یحیی عن اسحاق بن عمار عن عبدالحمید بن ابی الدیلم. سند این جور میرسد
به این فراز. و صفوان بن یحیی از اصحاب اجماع است. بنابر مسلک کسانی مثل صاحب
جواهر رضوان الله، حاجی نوری رضوان الله علیه و بعض اساتید مرحوم ما قدس سره،
اینها قائلند به این که اگر در سند یکی از اصحاب اجماع بود و سند تا اصحاب اجماع تمام
بود، دیگر لاینظر الی مَن بعده. قهراً این جا چون عبدالحمید بن ابی الدیلم بعد از صفوان
بن یحیی واقع شده و قبلش صفوان بن یحیی عن اسحاق بن عمار هست، لابأس به، ولو
اینها ضعیف باشند. چون اجمعت الاصابة علی تصحیح ما یصح عن جماعةٍ. اجماع داریم و
اصابه امامیه، علمای امامیه اتفاق دارند که هر وقت مطلبی از اصحاب اجماع به طور
صحیح به دست شما رسید و معلوم شد آنها روایتی را نقل کردند، آن روایت دیگر معتبر
است ولو آنها آن روایت را به واسطه شمر بن ذی الجوشن نقل کرده باشند. این، اجماع
وجود دارد چون آنها معلوم میشود رفتند ته و توی آن را درآوردند و فهمیدند این ولو حالا
شمر بن ذی الجوشن گفته اما این جا را راست گفته و این حرف مثلاً مطابق واقع است و
صادر شده از امام علیه السلام. این یک مبنایی است که طرفدار هم در یک برههای از
زمان زیاد داشته مثل صاحب جواهر و بزرگانی قبیل ایشان این مطلب را میفرمایند. اما
امروز معمولاً این مبنا را قبول ندارند جزء از اساتید ما مرحوم آیتالله فانی قدس سره
که ایشان طرفدار همین مسأله بودند و یک رسالهای یا کتابی ایشان در رجال دارند، آن جا

هم همین مسلک را تقویت فرمودند و در صدد اثباتش برآمدند.

خب این مبنایی است. علی ای حالٍ این روایت سنداً و دلالةً محل اشکال واقع شده.

ــاب39 از ــت 2 از ب ــت دوم: روای روای



ابواب نجاسات (4:48)
روایت دیگر که در همان باب 39 نقل فرموده صاحب وسائل:

وبَ بنِْ نوُحٍ عنَْ صَفْواَنَ عنَْ حَمادِ بنِْ عثُمَْانَ عنَِ «وَ عنَهُْ عنَْ مُحَمدِ بنِْ الحُْسَینِْ عنَْ أیَ
جُلِ یشَْرَبُ الخَْمْرَ ثمُ یمَُجهُ هِ ع عنَِ الر اطِ قاَلَ: سَألَتْ‏ أبَاَ عبَدِْ الل الحُْسَینِْ بنِْ مُوسَى الحَْن

مِنْ فیِهِ

یمجّ یعنی میپاشد. یا پرتاب میکند. «مِن فیه» از دهانش.

فیَصُِیبُ ثوَبْیِ فقََالَ لاَ بأَسَْ.»[1]

به این روایت هم استدلال شده. و صاحب وسائل هم همین را در باب طهارة بصاق
الشارب الخمر مع خلوه من النجاسة ذکر فرموده.

ــت: ــه روای ــای اســتدلال ب ــال ه اشک
(5:50)

اشکال اول:
این روایت دو احتمال دارد در معنا کردنش.

احتمال اول: یکی این که این ضمیر مفعولی «ثمُ یمَُجهُ مِنْ فیِه‏» برگردد به خمر. «یشرب
الخمر ثم یمجّ» همان خمر را «مِن فیه». خیلی زیاد کرده بوده در دهانش و دیده سختش

هست لذا پاشید بیرون و خب ریخت به لباس من. این سؤال باشد.

احتمال دوم:

احتمال دیگر این هست که «ثم یمجّه من فیه» مقصود همانی باشد که در روایت قبل بود.
یعنی یمجّ آب دهانش را، استخدام باشد در ضمیر. ولو این که آب دهان ذکر نشده در
روایت و خود خمر ذکر شده اما مقصود از مرجع ضمیر، خود خمر نیست، خود خمر را که
می خورد و میبرد پایین. آن که مثلاً پرتاب میکند بیرون و میپاشد، آن همان آب دهانش

است.

بنابراین که دومی معنا کنیم خب تقریب استدلالش میشود همانی که در روایت قبل بود و
وجه استدلال همان است.

و لکن الحق و الانصاف این است که با توجه به این که ضمیر واضحی در کلام وجود دارد،
استخدام هم امر خلاف ظاهری است، وجهی برای این نیست. این روایت دلالت میکند بر
این که حضرت علیه السلام میفرماید این خمری که به تو پاشید اشکال ندارد. پس این
میشود جزو روایات داله بر طهارت خمر و قهراً حمل بر تقیه میشود مثل بعضی روایات

دیگر داله بر طهارت خمر که داریم و آنها هم حمل بر تقیه میشود.



سؤال: وجهش این میتواند باشد که خمر مؤنث است اگر گفته...

جواب: نه هر دو برمیگردد. شعری هم استاد میخواندند در بحث که ضمیر مذکر و ضمیر
مؤنث هر دو به خمر برمیگردد.

خب این اولاً که ظاهر این است و لاوجه لرفع الید عن هذا الظاهر.

اشکال دوم به استدلال: (8:12)
 و ثانیاً حالا اگر تردید هم داشته باشیم، مسلمّ ظهور در ما یدعیه المستدل ندارد. فوقش
این است که اجمال دارد و مردد است که ضمیر به بصاق برگردد یا به خمر برگردد.

بنابراین باز استدلال ناتمام است.

اشکال سوم: اشکال سندی (8:35)
هذا مع این که سند روایت هم مشتمل است بر حسین بن موسی الحناط که ایشان هم
مثل آن عبدالحمید بن ابی الدیلم لا توثیق له و لاجرح، لا عاماً و لا خاصاً. فقط راه حلش
این است که در این جا هم در سند صفوان واقع شده. کسی که آن مبنا را قائل باشد، از
آن راه میتواند سند را تصحیح کند. اما اگر کسی آن مبنا را قبول نداشته باشد سند
تصحیح نمیشود. بنابراین سه اشکال این جا هست؛ اشکال سندی، اشکال دلالی به این
که ظاهر روایت خود خمر است و بنابراین، این روایت دلالت میکند که آن خمر نجس
نیست، منجس نیست و حمل بر تقیه میشود به خاطر معارضهاش با روایات داله بر
نجاست. و اشکال سوم این است که از این هم صرفنظر بکنیم این روایت ظهور در ما
یدعیه المستدل ندارد حداقل مردد است بین آن که او ادعا میکند و این معنای دیگر.

بنابراین لایصح الاستدلال به این روایت شریفه.

سؤال: ...

جواب: نه، چون در این جا واسطه میخورد. عن حماد بن عثمان عن الحسین بن موسی و
در آن قبلی هم همین بود.

خب این به خدمت شما عرض شد که روایت. چند روایت دیگر هم در مقام وجود دارد که
به آنها هم ممکن است استدلال بشود برای همین منظور ولو در این باب بزرگان اساتید
ذکر نفرمودند این روایات را این جا. اما جاهای دیگر توجه داشتند و این طوایف را هم آن

جاها بیان فرمودند.

روایـت سـوم: روایـت 6 از بـاب 17 از
ابواب نجاسات (10:43)

یکی روایات وارده در باب هفده از ابواب نجاسات، باب طهارة المذی و الودی و البصاق و
المخاط و النخامه و البلل المشتبه. روایات این باب دلالت میکند بر این که مذی، ودی و



مدی پاک هستند. اینها الان مربوط به این بحث ما در این قسم نمیشوند. چون مجرای
وذی و مدی و ودی از بواطن محضه هست نه غیرمحضه. اما بصاقش یک روایت در این جا

هست در همین باب، روایت ششم:

هِ بنُْ جَعفَْرٍ فیِ قرُْبِ الإْسِْناَدِ عنَِ الحَْسَنِ بنِْ ظرَیِفٍ عنَِ الحُْسَینِْ بنِْ علُوْاَنَ عنَْ «عبَدُْ الل
وبَْ قاَلَ لاَ بأَسَْ بهِِ.»[2] جَعفَْرِ بنِْ مُحَمدٍ عنَْ أبَیِهِ أنَ علَیِاًّ (ع) سُئلَِ عنَِ البْصَُاقِ یصُِیبُ الث

تقریب استدلال این است که او سؤال کرد که بصاق چطوره؟ اگر بصاق اصابه به ثوب
بکند، وضع ثوب چگونه خواهد بود؟ پاک است، یا نجس است؟ قال لابأس به. حضرت

فرمودند اشکالی نیست.

سؤال: بصاق نجس...

جواب: بصاق، آب دهان است.

تقریب استدلال به این روایت به این شکل است که امام علیه السلام استفصال نفرمودند
که آیا این دهان این شخص جایی از آن خونی هست، یا خونی نیست مع این که به
خصوص آدمهایی که یک خرده سنشان بالا میرود و مخصوصاً قدیمها که بهداشتِ دهان
کمتر مراعات میشده معمولاً لثهها و اینها خون از آن میآمده. یک گوشهای از دهان،
یک گوشهای از لثه خونین است. خب امام علیه السلام نپرسیدند این چه جوری است.
چون ترک استفصال که این بصاقی که دارد خارج میشود از دهانِ کسی است که در
دهانش خون و اینها هست یا نه. بلا استفصالٍ فرمودند لابأس به. یا این که کلام خودشان

که «لابأس به» باشد اطلاق دارد، چه دهانش خونی باشد چه نباشد.

اشکـال هـای اسـتدلال بـه ایـن روایـت:
(13:26)

این استدلال محل اشکال هست از دو نظر.

اشکال اول:
یکی این که خب بعضی افرادی که در سند واقع شدند، دلیلی بر وثاقتشان نداریم. اللهم
الا أن یقال بما یدعیه الاستاد دام ظله در بحث که میفرمودند که کتاب قرب الاسناد که
شاید بارها هم عرض کردم. حالا برای دوستانی که شاید نبودند آن موقعی که این مطلب
را نقل کردیم اعاده میکنیم. کتاب قرب الاسناد یعنی کتابی که سندهایش تا امام علیه
السلام واسطه کمی دارد. دو نفر، سه نفر بیشتر واسطه نمیشوند. خب روشن است که
هر چه وسائط بیشتر باشند احتمال خطا و سهو و نسیان افزوده میشود و هر چه افراد
کمتر باشند، اتقان نقل بالاتر میرود چون احتمال خطا و نسیان کاهش پیدا میکند. از این
جهت کتاب قرب الاسناد که نوشته میشده میخواستند روایاتی که دارای این ویژگی
است و از این اتقان برخوردار هست آنها را یک جا جمع بکنند و بگویند این کتاب اتقان
دارد از باب این که روات واسطه خیلی کم هستند تا امام علیه السلام. حالا ایشان



میفرمودند براساس این که هدف از نوشتن قرب الاسناد یک چنین چیزی است. وقتی
هدف این است آیا اگر این روایات ولو قرب اسناد دارد اما از جهت دیگر کارش خراب
است، رواتش ثقه نیستند. کاذب هستند، ضعیف هستند. خب این که نقض غرض میشود.
شما باید روایاتی را بیاوری برای این غرض که از نواحی دیگر اتقان دارد، صحت دارد،
حجیت دارد و میخواهید بگویید علاوه بر آن این امتیاز را هم دارد که قرب اسناد دارد و الا

اگر قرب الاسناد دارد اما از آن طرف اصلاً حجت نیست چون رواتش ضعیف است.

بنابراین ایشان به این قرینه میفرمود از این ما میفهمیم که پس مؤلف قرب الاسناد که
عبدالله بن جعفر حمیری است ایشان موثق میدانستند این افراد را. از آن نظر خیالش
جمع است و حالا میخواهد بگوید این روایات که خودش فی نفسها حجت است، چون
رواتش ثقات هستند یک امتیاز ویژه دارد. امتیاز ویژهاش هم همین است که قرب الاسناد
دارد. این فرمایش استاد است. اگر کسی این مبنا را بپذیرد و این مطلب را بپذیرد
میتواند بگوید که خود وجود افراد در کتابهای قرب الاسناد به شرطی که خود نویسنده
آن کتاب قرب الاسناد ثقه باشد، از امارات عامه وثاقت است. شخصی در آن کتاب
اسمش آمد در سندی آمد این دلیل بر این است که موثق است، ثقه هست و از این جهت

این فایده عامه خوبی دارد.

اما جوابی که عرض میکردیم قبلاً، این بود که گاهی مؤلفین میگویند ما این روایاتی که
به دست ما رسیده، این صد تا روایت این ویژگی در آن هست و ما از چیزهای دیگرش خبر
نداریم. این را دسترس شما قرار میدهیم و خودت میدانی. او میخواهد اهداء کند به
مخاطبین خودش آن چه که خودش دارد. میگوید من صد تا روایت را دست یافتم که
اینها از نظر سند قرب دارند. خودت حالا برو نگاه کن و اگر از نظر رجالش شناختی که
من بعضیهایشان را نمیشناسم. ولی شما شاید بشناسید. مثل صاحب وسائل قدس
سره. چه منتی بر فقهاء گذاشته صاحب وسائل. آن موقع که وسائل نبوده، وافی نبوده،
علماء باید همه تهذیب و استبصار و من لایحضر و کافی را ورق بزنند برای یک حدیثی که
میخواهند برای یک مطلبی پیدا کنند. باب بندیهایش این جور نبوده. صاحب وسائل آمده
چه کار کرده؟ اینها را طبق شرایع باببندی فرموده. روایات را آورده و گفته حالا فقیه
خودش نگاه کند. هر کدام را میپسندد، هر جور میپسندد، هر کسی خودش باید انجام
بدهد. یک خدمتی خواسته بکند. پس بنابراین عبدالله بن جعفر حمیری و مؤلفین سایر کتب
قرب الاسنادی خواستند بگویند ما در اثر تلمذی که کردیم خدمت مشایخمان و راههایی که
به دست آوردیم، این صد تا روایت یا دویست تا روایتی که این ویژگی را دارند ما داریم.
این را در اختیار شما میگذاریم و خودمان هم نمیدانیم همه افرادی که در این هستند ثقه
هستند یا نه. مجهول است برای ما. شما که ناظر هستید بروید نگاه کنید و اگر دیدید آنها
هم ثقه هستند بگو خب این امتیاز را هم دارد. ممکن است من موثق ندانم اما شما موثق
بدانید، لذا به درد شما میخورد، میگویید موثق است و این امتیاز را هم که دارد. بنابراین
لازمه نوشتن این چنین کتابهایی از طرف بزرگان این نیست که حتماً حتماً آنها افراد آن
رجال اسناد را بشناسند یا حتی بخواهیم ادعا کنیم حتی اگر میشناسند و ضعیف میدانند
باز هم وجه برای ذکر هست برای این که ممکن است ناظر و مراجع دیگر، آن راوی را
ضعیف نداند و بهرهبرداری کند از این روایت. چون میداند به خصوص بنابر تعدی از
مرجحات منصوصه اگر دو روایت با هم تعارض کرد، یکی هفت یا هشت تا واسطه
میخورد تا امام علیه السلام و یکیاش مثلاً دو تا واسطه میخورد، مثل شیخ اعظم این
جا آن را که دو واسطه میخورد بر آن که هفت تا، یا هشت تا واسطه میخورد، مقدم
میدارد در تعارض. چرا؟ برای این که از ادله باب تعارض استفاده کرده که هر مرجحی



باعث تقدیم است. خب یکی از مرجحات این است که در آن احتمال خطا و سهو زیادتر
است و در این کمتر است لذا مقدم میداریم.

بنابراین نمیتوانیم از این راه این سند را تمیم کنیم.

سؤال: استاد وقتی که یک فردی روایتی را در کتاب خودش میآورد اگر هیچ چیز دیگرای
نگوید ظاهر حالش این است..

جواب: نه ظاهر حالش نیست.

سؤال: وگرنه دارد دروغ میگوید.

جواب: نه چه دروغی. میگوید اینها گفتند، این که دروغ نیست.

سؤال: ...

جواب: نه اشکال ندارد. الحمدلله که این کار را کرد. و الا کجا اسلام به دست ما
میرسید. اینها گفتند اینها امین هستند. میگویند اینها گفته شده و ما در اختیار شما
میگذاریم و خود شما مراجع هستید و باید حساب بکنید علاوه بر این که این روایات چون
یعاضد بعضه بعضا، از این جهت موجب تواتر اجمالی میشود، موجب تواتر معنوی
میشود، موجب استفاضه میشود. فلذا است اتکاء نکردند و اختصار نکردند بر روایاتی که
مسلمّ است. چون درسته این روایت به تنهایی ممکن است اشکال سندی دارد. و همچنین
روایات دیگر ولی پنجاه تا، شصت تا وقتی یک مضمون دارند، یک محتوا دارند، یا در یک
جامعی شریک هستند، اینها موجب تواتر اجمالی، تواتر معنوی و امثال ذلک میشود. ما
بسیاری از مطالب شریعت را به همین راه به دست می آوریم. صد تا روایت است،
دویست تا روایت است که خیلیهایش هم سندهایش معلوم نیست اما وقتی که یعاضد

بعضها بعضاً ما اطمینان پیدا میکنیم.

سؤال: ببخشید استاد یعنی مؤلف قرب الاسناد باید برایش مجهول باشد یا حتی ممکن
است ضعیف هم بداند.

جواب: بله گفتم ضعیف هم بداند اشکالی ندارد. چون این هدف را میخواهد بگوید که
اینها این ویژگی را دارند و به دست من رسیده، من بخل نمیورزم و این را در اختیار
همه قرار میدهم. آن وقتها هم که چاپ نبوده، این آقا ممکن است از این شیخ، از آن
شیخ اینها را به دست آورده، از مصادیقش به دست آورده. اینها هم نوشته نشده، کتاب
نیست، آنها کتاب ندارند، چاپ نشده، سینه به سینه بوده و به دستش رسیده، حالا لطف
میکند اینها را همه را در یک کتابی جمع میکند می‌گوید این روایات این ویژگی را دارد.
من این افراد را هم خیلیهایشان را نمیشناسم و یا حتی من به نظرم ضعیف است اما
در اختیار شما قرار میدهم به دو هدف. یک، این که شما خودتان بروید نگاه کنید و شاید
بشناسید اینها را که ثقه باشند. یا آن که من ضعیف میدانم ممکن است به نظر شما ثقه
باشد. هدف دوم این هست که این روایت ضم میشود به سایر روایات، به سایر ادله و در
اثر این انضمام یک تواتری درست میشود، یک استفاضهای درست میشود از این جهت
اینها دواعی نقل هستند. فلذا است آن مطلب هم که گفته میشود خیلی وقتها اگر
دیدید یک نفری از یک نفری زیاد روایت نقل میکند این دلالت میکند بر وثاقت آن طرف
این را هم من قبول ندارم به خاطر همین جهت. چون داعی ممکن است این جهت باشد



که آن روایات از بین نرود و وجود پیدا کند و انضمام پیدا کند. بله اگر طبقش فتوا بدهد،
اعتماد کند، دلالت بر وثاقت آن شخصی در نزد وی دارد ولی مجرد نقل دلالت نمیکند.

ممکن است اعم باشد. هدفش آن ثانی باشد نه آن اولی.

اشکال دوم: (23:09)
اما دلالت این هست که این روایات در مقام سؤال از طهارت ذاتی بصاق است. یعنی آیا
بصاق مثل بول و اینها است یا نه پاک است؟ کار ندارد به نجاست عرضیه و این که آیا
اگر ملاقات کرد چه جور میشود حکمش. فلذا چون ظاهر سؤال سائل این هست، این جا
ترک استفصال ندارد. یعنی از ذات بصاق دارد سؤال میکند. همان حرفی که بعضی آقایان
روایت سور میزدند بعضی آقایان، شبیه آن حرف در این جا هم هست. این روایت
می‌خواهد بگوید بصاق چه جوری است؟ نخامه چه جوری است، این آب بینی چه جوری
است، اینها پاک است، نجس است در شریعت. اینها را سؤال کردند. حضرت علیه

السلام فرمودند اینها عیبی ندارد.

سؤال: ...

جواب: آب دهان را چرا بپرسد؟ برای این که شاید پاک نباشد.

سؤال: منشأش این شبههاش از کجا بوده؟

ً در این روایات نگاه بکنید از جواب: از این که نمیداند اینها چه جوری است. اتفاقا
روایات استفاده میشود این مطالب گاهی برای بعضی افراد روشن نبوده. مثلاً در کنز

الفوائد:

هِ ص وَ أنَاَ أغَسِْلُ مِنْ هُ قاَلَ رَآنیِ رَسُولُ الل هِ علَیَهِْ أنَ «رُویَِ عنَْ عمَارِ بنِْ یاَسِرٍ رَحْمَةُ الل
هِ تنَخَمْتُ نخَُامَةً فکَرَهِتُْ أنَْ تکَوُنَ ثوَبْیِ مَوضِْعاً فقََالَ لیِ مَا تصَْنعَُ یاَ عمَارُ فقَُلتُْ یاَ رَسُولَ الل
فیِ ثوَبْیِ فغَسََلتْهُاَ فقََالَ لیِ یاَ عمَارُ هلَْ نخَُامَتکَُ وَ دمُُوعُ عیَنْیَکَْ وَ مَا فیِ أدَوَاَتکَِ إلاِ سَواَءٌ

وبُْ مِنَ البْوَلِْ أوَِ الغْاَئطِِ أوَِ المَْنیِ‏.»[3] مَا یغُسَْلُ الث إنِ

معلوم میشود که از عمار فرمودند نه این که من تنفر دارم کثیفی است. نه، یعنی از باب
نجاست دارم میشورم. حضرت صلی الله علیه و آله و سلم فرمود نه این چیزهای بدن
انسان نجس نیست. آن چیزی که نجس است بول و غائط و منی است. اینها نجس
هستند ولی نخامه، آب بینی نه. این خلط سینه نه. حالا در آن اوائل شریعت است چه
میدانند، حالا امروز برای ما چیزهایی که از واضحات است از بینات است، در اول
شریعت همه اینها به این وضوح به این جلاء نبوده بلکه با همین سؤالها و همینها معلوم

شده.

خب پس بنابراین، این روایت سئل عن البصاق یعنی عن نفس البصاق من حیث هو هو، نه
من حیث ملاقاته با چیزهای دیگر. و این روایت باز از آن روایاتی نیست که بگوییم حکم
فعلیاش را میخواهد بپرسد فی کل شرایط. مثلاً آب دهانی این جاست بگوید آقا این پاک
است یا نه؟ الان میخواهم مثلاً دست به آن بگذارم. این را که سؤال نکرده. از یک کلی
سؤال کرده «عن البصاق». اگر از یک مورد خاص سؤال کرده بود، ظاهر این بود که از
حکم فعلی آن من کل الجهات میخواهد سؤال کند. در آن دیگر معنا ندارد حیثی جواب



دادن. اما وقتی از کلی سؤال میکند، ظاهر این است که  از خودش دارد سؤال میکند و
کار به عوارض و طواری آن ندارد. فلذا این روایت و امثال اینها هم که در نخامه وارد

شده و در این وارد شده، اینها ربطی به بحث ما پیدا نمیکند.

سؤال: ...

جواب: نه، چون عن البصاق است.

سؤال: ...

جواب: نه خمر در این نیست.

روایت باب 55 از ابواب نجاسات

ــاب 55 از ــات ب ــارم: روای ــت چه روای
ابواب نجاسات (26:45)

و اما طایفه دیگری از روایات که مرحوم خویی قدس سره به این روایات استدلال فرموده
اما نه این جا، بلکه در بحث نجاست بول و غائط به تناسبی در آن جا اینها را فرموده

است. این روایات باب 55 از ابواب نجاسات باَبُ طهَاَرَةِ بلَلَِ الفَْرْجِ وَ القَْیحْ‏:

«مُحَمدُ بنُْ الحَْسَنِ بإِسِْناَدهِِ عنَْ أحَْمَدَ بنِْ مُحَمدٍ عنَْ إبِرَْاهیِمَ بنِْ أبَیِ مَحْمُود

این سند خوب است. افرادش موثق هستند.

ضَا ع عنَِ المَْرْأةَِ ولَیِهَاَ قمَِیصُهاَ أوَْ إزَِارُهاَ یصُِیبهُُ مِنْ بلَلَِ الفَْرْجِ وَ قاَلَ: سَألَتُْ أبَاَ الحَْسَنِ الر
تْ فیِهمَِا.»[4] هیَِ جُنبٌُ أَ تصَُلی فیِهِ قاَلَ إذِاَ اغتْسََلتَْ صَل

خب سؤالش این است که پیراهن یا ازار؛ آن لنگی که میبندند از ناف به پایین، این اصابه
میکند با بلل محل و این زن جنب بوده. آیا در آن نماز بخواند یا نه؟ حضرت علیه السلام
میفرماید وقتی غسل کرد عیبی ندارد در همانها نماز بخواند ولو این ثوب اصابه کرده با

بلل محل.

خب تقریب استدلال به این روایت این هست که این محل از بواطن غیرمحضه است و
بواطن محضه نیست. و مجرای دم هست، مجرای بول است، و فرض این است که جنب
شده، و جنب شده اگر به آمیزش بوده پس بنابراین مُصاب به ماء الرجل هست و امثال
اینها. خب در عین حال امام علیه السلام چه فرموده؟ فرموده اشکالی ندارد. و حال این
که اگر این باطن متنجس میشود به واسطه مرور دم، به واسطه مرور بول، به واسطه
اصابه منی، خب بعد آن بللی که از آن خارج میشد، اینها متنجس میشدند. ولی امام
علیه السلام فرمود نه این لباس هیچ اشکالی در آن نیست. این یدلّ بر عدم تنجس و عدم
انفعال باطن غیرمحضه. خب دم و بول این نجاست داخلی است که مرور میکند. اگر
منیِ رجل را خارجی بدانیم نسبت به آن، پس بنابراین، این روایت دلالت میکند به حسب
این استدلال که باطن نه به نجاست داخلی یتنجس نه به نجاست خارجی یتنجس. به هیچ

کدام لایتنجس. این یک روایت.



روایت سوم همین باب:

هِ ع قاَلَ: سَألَتْهُُ عنَْ هِ عنَْ أبَیِ عبَدِْ الل حْمَنِ بنِْ أبَیِ عبَدِْ الل مَ فیِ حَدیِثِ عبَدِْ الروَ قدَْ تقََد»
رَجُلٍ مَس فرَْجَ امْرَأتَهِِ قاَلَ لیَسَْ علَیَهِْ شَیْ‏ءٌ وَ إنِْ شَاءَ غسََلَ یدَهَُ.»[5]

تقریب استدلال به این روایت همان چیزی است که در آن روایت اول بود که پس بنابراین
حضرت علیه السلام فرموده که این دستِ مماسِ زوج پاک است. اگر دلش خواست
بشورد. شستن را معلق بر مشیت کرده، پس معلوم میشود امر الزامی نیست. و حال
این که باز آن محل به همان جوری که گفته شد محل چیست؟ محل مرور بول هست،
محل مرور دم هست، محل اصابه منی هست. خب این مرد هم که دستش اصابه کرده و
حضرت علیه السلام میفرماید شستن ندارد. اینها یعنی فقهاً شستن ندارد. حالا بهداشتی

و فلان و اینها را کار ندارد این جا. میگوید فقهاً اشکال ندارد. و إن شاء غسل یده.

خب التقریب، التقریب. همان حرف آن جا این جا هم میآید. به این روایات استدلال
فرمودند محققین منهم محقق الخویی قدس سره بر این که پس باطن غیرمحضه
لایتنجس. بعد الغاء خصوصیت میشود. قهراً این مال یک باطن محضه است و از این الغاء
خصوصیت میشود به سایر بواطن غیرمحضه چون واضح است فقهیاً که تفاوتی بین این

بواطن غیرمحضه دیگر نیست.

سؤال: شاید رطوبت مسریه نبوده یعنی شرایط سرایت نبوده چون ظاهر این است که
مسّت.

جواب: معمولاً هست و علاوه بر این که دیگر شما فقاهتتان باید این جاها دیگر من خیلی
نباید توضیح بدهم.

اشکــالات اســتدلال بــه ایــن روایــات:
(33:10)

آیا این استدلال تمام است یا تمام نیست؟ بر این استدلال مناقشاتی است که شهید صدر
هم قدس سره در بحوث در همان ابواب بعضی از این مناقشات را، یا همه را بیان

فرمودند.

اشکال اول:
مناقشه اول این است که این دلالت نمیکند که آن جا پاک است. ممکن است نجس
غیرمنجس باشد و شما با این روایت میخواهید استدلال کنید که این منفعل نمیشود،
تنجس پیدا نمیکند. ممکن است آن باطن به واسطه مرور اینها نجس میشود، تنجس

پیدا میکند اما منجس نباشد.

سؤال: جامد خالی عن عین النجاسة.

جواب: مثلاً این هم میشود.



پس بنابراین اعم است.

إن قلت:

خب این فرمایش شما در جایی است که از باب این که این بلل ملاقات با مجرا کرده،
دارید حرف میزنید. میگویید شاید مجرا نجس است ولی منجس نیست. اما احتمال دارد
این بلل با خود بول ملاقات کرده. با خود دم ملاقات کرده باشد. آن جا دیگر میشود مثل
خود مجرا. مجرا با دم ملاقات کرده لذا متنجس است، خب این بلل خودش با آن ملاقات

کرده. شاید ملاقات با آنها کرده، چطور حضرت علیه السلام میفرماید اشکالی ندارد؟

قلت:

ایشان این جور جواب میدهند. میفرمایند که این روایات ظاهرش این است که احکام
اینها من حیث انفسها دارد بیان میکند. میگوید بلل آن جا من حیث این که بلل آن جا
است، اشکالی ندارد. اما حالا یک فرضی شما میکنید که لعل ملاقات کرده با دم در داخل
یا ملاقات با بول کرده در داخل در مثانه، در مجرا از این حیث در مقام بیانش نیست. حالا
ممکن است مجرا هم زخم باشد، خون داشته باشد از باب زخم نه خون عادت ماهانه و
اینها. از این حیث در مقام بیانش بلکه من حیث هو هو میخواهد بفرماید. بله اگر این
روایات بخواهد حکم فعلی را بیان کند مثلاً یک کسی میآید میگوید ما این جور دستمان
بوده و حواسمان هم نبوده لذا رفتیم نماز خواندیم. برای یک واقعه خاصه دارد میپرسد.
آنجا دیگر معنا ندارد حضرت علیه السلام بگوید از این حیثش میگویم اشکال ندارد و به
بقیه حیثهایش کاری ندارم چون در این جا حکم نمازش را میخواهد بفهمد. آن جا دیگر

حیثی معنا ندارد.

اما آیا این روایات این جور از آن میفهمیم که این جور دارد سؤال میکند؟ «سألته عن
رجلٍ مسّ» ظاهرش این است که معلوم نیست. برداشت امام علیه السلام از سؤال این
است که کلی دارد سؤال میکند، نه یک مورد خاص. فلذا کلی که باشد، حیثی جواب دادن
درست است. یعنی من حیث خودش، خودش را داری سؤال میکنی و خودش حکمش این

است.

سؤال: استاد خیلی از فقهاء میگویند که مثلاً نجاست منی بعد از خروج است. یعنی آن
داخل هم که بوده باشد، باز آن موقع نجس نبوده که بخواهد ...

جواب: حالا اینها درسته. اینها اصلاً بنابر این است که حالا ما بگوییم اینها نجس است
در داخل والاّ یک جواب این است که اصلاً این مجراها نیست چون بولِ داخل نجس نیست،

خونِ داخل نجس نیست.

اشکال دوم: (36:55)
ممکن است باز جواب دیگری بدهیم که نه، امام علیه السلام که میفرمایند اشکال ندارد
از باب شبهه موضوعیه است. لعل دمی باشد خب شاید هم نباشد. پس قهراً این بلل پاک
است، شک هم دارد اصابه با بول یا دم کرده یا نکرده، خب امام علیه السلام میفرماید
اشکال ندارد. مثل بقیه شبهات موضوعیه. استصحاب طهارت هم داریم. این بلل فی
نفسه که پاک است نمیدانیم ملاقات با بول در مجرا کرده یا نکرده، ملاقات با دم کرده یا



نکرده ممکن از این باب فرموده باشد.

اشکال سوم: (37:34)
جواب دیگر این است که باز در این روایات ما نمیتوانیم بفهمیم مجرا و مصاب به دم
داخلی یا بول داخلی یا خارجی نجس نیست. برای این که ممکن است متنجس میشود اما
عند الزوال و الانفصال از آن پاک میشود. کما این که فتوای معروف فقهاء چیست؟ این
است که میگویند این بواطن غیرمحضه اینها متنجس میشود ولی با انفصال و جدا
شدن از عین نجس یا متنجس پاک میشود و احتیاجی به شستن ندارد. خب لعل که امام
علیه السلام میفرماید این بللها پاک است چون این بلل میآید بیرون دیگر و وقتی
میآید بیرون پس انفصال از نجس یا متنجس پیدا کرده. خب در اثر انفصال از آن و زوال
عین نجس و متنجس از او، از این جهت میفرماید پاک است. پس به این روایات ما
نمیتوانیم استدلال بکنیم برای این که باطن متنجس نیست تا این که بگوییم غسَل

نمیخواهد تا از این روایت بخواهیم خارج کنیم.

نکته: (38:56)
و هنا نکتةٌ.

نکتهای که هست این است که در آن روایت بصاق این نکته فراموش نشود که آن جا
ً روایات مورد بصاق مشمول موثقه عمار یادمان رفت بگوییم و آن این است که اصلا
نیست. چرا؟ چون روی مذاق آقایان فرمود «اغسل کل ما اصابه ذلک». چون بصاق
ً آن اغسل شامل مثل بصاق شستنی نیست. آب بزاق که شستنی نیست. پس اصلا
نمیشود. اللهم الا این که ما آن إغسل را چه معنا بکنیم؟ کنایه از تطهیر بگیریم. و اما
طبق مسلک آقایان که کنایه نگرفتند و خودش را معنا کردند و اصلاً شامل نمیشود تا ما
بگوییم به این روایات استشهاد میخواهیم بکنیم و تخصیص بزنیم آنها را. اصلاً اینها را از
اول روایت موثقه شامل نمیشود که این البته یک مطلب منهجی بود خواستم عرض بکنم.
و الا خب آن شامل نمیشود به خود اینها استدلال میکنیم برای طهارت که قول دوم
هست و در مقام دوم میشود به آن استدلال کرد. این مجموعه روایاتی بود که آقایان در
این صدد آوردند که بفرمایند ولو موثقه عمار «کل» داشت اما ما به خاطر این روایات
تخصیص باید بزنیم موثقه عمار را، تخصیص که زدیم اغسل شامل بواطن غیرمحضه نمی
شود و وقتی شامل نشد دلیل بر نجاست نداریم. این بیان محل اشکال واقع شد و حق در
جواب از موثقه عمار همان است که ابتدائاً عرض کردیم و آن احتمال وجود ارتکاز و قرینه
متشرعیه واضحه در آن ازمنه که امام علیه السلام اتکل علیها از این جهت هست که ما

نمیتوانیم به این موثقه اخذ کنیم.

و هنا امورٌ أخر که استدلال شده به آنها برای نجاست باطن که ان شاء الله شنبه

 و صلی الله علی محمد و آل محمد.

 



 

[1]. وسائل الشیعة، ج‏3، ص: 474

[2]. وسائل الشیعة، ج‏3، ص: 427

[3]. کنز الفوائد، ج‏2، ص: 184 - 185

[4]. وسائل الشیعة، ج‏3، ص: 498

[5]. وسائل الشیعة، ج‏1، ص: 271


