
بسمه تعالی

اعوذ بالله من الشیطان الرجیم بسم الله الرحمن الرحیم الحمد لله رب العالمین و صلی
الله تعالی علی سیدنا و نبینا أبی القاسم محمد و علی آله الطیبین الطاهرین المعصومین

لا سیما بقیة الله فی الارضین ارواحنا فداه و عجل الله تعالی فرجه الشریف.

ــل اول: ــر دلی ــال دوم ب ــهی اشک ادام
وجود روایات دلالت کننده بر عدم نیاز

به غَسل در بواطن غیر محضه
بحث در روایاتی بود که استدلال شده به آنها برای این که نسبت به بواطن غیر محضه
غسَل لازم نیست و وقتی غسَل لازم نبود بنابراین تخصیص میخورد موثقه عمار و وقتی
موثقه عمار تخصیص خورد، قهراً دیگر دلیلی بر تنجس بواطن غیر محضه نداریم. چون تنها
دلیل ما بر تنجس بواطن غیرمحضه همین دستور غسَل بود که در روایت موثقه عمار بود.

این روایات هم در حقیقت به سه طایفه تقسیم میشوند.

طایفه أولی:

روایاتی است که متعرض موردی است که این بواطن غیرمحضه ملوث شده به نجاست
داخلیه که خواندیم روایاتش را.

طایفه ثانی:

آنهایی است که در خصوص جایی است که ملوث شده بالنجاسة الخارجیة.

طایفه سوم:

آن است که اعم است.

ً این تقسیمبندی را نکردیم و طبق کلمات عرض میکردیم، حالا به حالا چون ما ابتدائا
روایت هفت این باب اشتغال داشتیم که این روایت جزء روایات طایفه سوم است که علی

الاطلاق است که این روایت در همین باب 24 بود.

روایـت سـوم: روایـت 7 از بـاب 24 از
ابواب نجاسات (3:18)

اسِ بنِْ مَعرُْوفٍ عنَِ القَْاسِمِ بنِْ عرُْوةََ عنَِ «بإِسِْناَدهِِ عنَْ مُحَمدِ بنِْ علَیِ بنِْ مَحْبوُب‏ عنَِ العْبَ
ةً ابنِْ بکُیَرٍْ عنَْ زُرَارَة عنَْ أبَیِ جَعفَْرٍ ع قاَلَ: لیَسَْ المَْضْمَضَةُ وَ الاِسْتنِشَْاقُ فرَیِضَةً وَ لاَ سُن

مَا علَیَکَْ أنَْ تغَسِْلَ مَا ظهَرََ.»[1] إنِ

مضمضه که اداره آب در دهان باشد و استنشاق که کشیدن آب در بینی باشد این نه



فریضه است و نه سنت. «إنمّا علیک». در این «إنمّا علیک» محتمل است که «إنمّا» باشد
که در این صورت دلیل بر حصر است. «إنمّا علیک» یعنی تنها بر عهده توست شستن ما
ظهَرََ. و محتمل هست «أنّ ما علیک» باشد. چون آن موقعها که میخواندند، قرائت و
سماع بوده لذا خیلی وقتها هم سر هم مینوشتند. آن سابقها هم هنوز رسم الخطها
این قدر تدقیق نشده بود، خیلی از این چیزها را سر هم مینوشتند. «إنّ ما علیک» یعنی
به درستی چیزی که بر عهده توست این است که بشوری ما ظهر را نه این که تنها چیزی

که بر عهده توست این است که بشوری ما ظهر را.

سؤال: استاد إنّ هم اضافه فرمودید.

جواب: «أنّ ما علیک». این، إنمّا نیست. این، منفک میشود از هم، سر هم نوشته شده.
در حقیقت امام علیه السلام شاید این جوری فرمودند «أنّ ما علیک» نه «إنمّا علیک»

سؤال: همان «إنّ» نباید باشد. یعنی «إنّ ما علیک»

جواب: این حالا به فتح همزه یا به کسر همزه آن با شما ادبا. من به آن کاری ندارم. حرف
سر این است که این «ما» منفک از إنّ است. یک کلمه واحده نیست که «إنمّا» باشد.

سؤال: یعنی «ما» موصوله باشد.

جواب: بله این «ما» ما موصوله باشد و إنمّا نباشد که یقولون یدلّ علی الحصر. «ما» جدا
و مای موصوله باشد. یعنی به درستی که چیزی که بر عهده توست أن تغسل ما ظهَرََ.

شستن ما ظهَرََ است.

خب تقریب استدلال را دیروز عرض کردیم و حالا برای یک مقداری تدقیق در آن تقریب
تکرار میکنیم یک مقداری و آن این است که هم به صدر روایت ممکن است استدلال

بشود و هم به ذیل روایت.

اما صدر روایت:

«لیس المضمضة و الاستنشاق فریضة و لا سنةً». آب در دهان گرداندن، آب در بینی
کشاندن این نه فریضه است نه سنت است. چه بینی به نجاسات خارجیه ملاقات کرده
باشد، چه دهن به نجاسات خارجیه ملاقات کرده باشد، چه به نجاسات داخلیه ملاقات کرده
ً باشد، چه هیچی از این چیزها پیش نیامده باشد. فی کل الاحوال، فی جمیع الفروض اصلا
استنشاق و مضمضه نه فریضه است و نه سنت. در هیچ حالی من الاحوال. خب گفته
میشود لازمه این نفیِ مطلق این است که پس بنابراین متنجس نیست. چون اگر اینها
متنجس میشدند، لااقل سنت بود، یا فریضه بود. برای این که تطهیر از نجاست بالاخره
مرغوب فیه شرع است. بنابراین این که میفرماید نه واجب است، نه مستحب است،
ً در تمام فروض، این معلوم میشود تنجسی ندارد و الا اگر تنجس داشت، ً و ابدا اصلا

لااقل مستحب که بود. اگر فریضه نباشد مستحب که بود.

سؤال: ...

جواب: مستدل دارد در این جا این جور میگوید. در شرع معلوم است که تحصیل طهارت
مستحب است. «إن الله یحب المتطهرین». اگر شما این متطهرین را اعم بگیرید از



مطهر خبثیه و حدثیه. یا آن روایت شریفهای که مرحوم محقق اصفهانی هم در نهایه
الدرایه نقل فرمودند که «إنّ الله یبغض القاذورة» خدای متعال از قاذوره خوشش نمیآید،
از کثیفی و تلوث به نجاسات و کثافات خوشش نمیآید فلذا آدمی که خودش را تمیز
نمیکنــد، مبغــوض خــدای متعــال اســت. شمــا میبینیــد در موقــع نمــاز میگویــد بهتریــن
لباسهایت را، تمیزترین لباسهایت را بپوش. معطر کن خودت را. شانه بزن، مسواک
بزن، با این حالت تمیزی به درگاه خدای متعال وارد شو و با خدا شروع به حرف زدن بکن
و این روایات متعددی است که هست. در روایات هست که کسی که دعا میخواند، حرف
میخواهد بزند، اگر مسواک نزده بود دهانش بو داشت، ملائکه متنفرند. خب این می‌گوید
روی تمیزی، روی ازاله نجاست و قذارت  در شرع اهتمام شده و حالا اگر به حد وجوب
نباشد، به حد استحبابش هست. پس بنابراین، این که نفی میکند لافریضة و لاسنه معلوم

میشود آن جا نجاستی نیست، قذارتی نیست که فرموده لافریضة و لا سنة.

این بیان برای صدر روایت است.

سؤال: کثیفی که هست. اگر میگوید مستحب نیست پس معلوم است که اصلاً آن کثیفی
هم نبوده.

جواب: آن محمول میشود و دیگر آن بدن نجس نیست. بدن کثیف نیست. اگر در فرضی
که اعیان ملوثه وجود داشته باشد آن محمول میشود و خود آن بدن پاک است.

و اما ذیل روایت:

مَا علَیَکَْ أنَْ تغَسِْلَ مَا ظهَرََ» اگر «إنمّا» بخوانیم یعنی آن که فقط به عهده توست «إنِ
شستن ما ظهر است یعنی آن مقداری که ظاهر است. پس این درونها، بواطن غیرمحضه
به حکم مفهوم لازم نیست شستنشان حالا چه بگوییم «إنمّا» دلالت بر مفهوم میکند، چه
بگوییم این جا به خاطر این صدر مفهوم پیدا میکند. چون میخواهد تحدید کند که چه
چیزی را باید بشوری، و چه چیزی را باید  نشوری. آنها را نفی کرد و فرمود آنها
احتیاجی به شستن نیست و فقط آن که شما لازم است بشوری ظاهر است. این اگر ما
«إنمّا» بخوایم. یا اگر «أنّ ما علیک» بخوانیم یعنی به درستی که چیزی که بر عهده
شماست این است، باز مفهوم دارد چون در مقام تحدید است که میخواهد مشخص کند
چه بر عهده ما است بعد از آن نفی. آن که بر عهده شماست فی کل الاحوال چه در جایی
که ملاقات کرده باشد آن بواطن غیرمحضه با نجس داخلی، چه با نجس خارجی، چه
موجود باشند، چه منتفی شده باشند، آن که بر شما لازم است فقط این است که ظاهر را
بشوری. پس این ذیل هم دلالت میکند بر مدعا و شیخنا الاستاد قدس سره آقای حائری و
آقای میرزا جواد آقای تبریزی قدس سره که به این روایات استدلال کردند و هم چنین
مرحوم صاحب وسائل که این روایت را در ذیل این باب درج فروده، اینها میخواهند
چنین استفادهای بکنند. میگویند مفهوم این روایت این است. پس از آن استفاده میشود
عدم تنجس. این بنابراین که بگوییم از خود اینها دارد میشود عدم تنجس. وقتی میگوید
آقا نمیخواهد بشوری، لازم نیست بشوری، این خودش ارشاد است به این که نجس
نیست. و اگر هم خواستید راه را تبعید مسافت کنید به آن شکلی که خود آن آقایان
فرمودند این میشود که این روایت دلالت میکند که پس این بواطن غیر محضه از موثقه
عمار خارج است. آن جا میفرمود «تغسل کل ما اصابه» و این جا میگوید غسَل لازم
ندارد. حالا این که این میگوید غسَل لازم ندارد پس از تغسل ما اصابه خارج میشود. و
وقتی خارج شد، دلیل ما بر تنجس آن روایت بود و این که از تحت آن خارج شد پس



بنابراین دیگر ما دلیلی بر تنجس نداریم. فرق این دو تا بیان این بود که اگر این شکلی که
آقایان فرمودند بگوییم و بگوییم این باعث میشود آن روایت شامل این جا نشود، خب
وقتی شامل نشد، حالا ما به نحو شبهه حکمیه شک می‌کنیم و تتمه لازم داریم. باید بگوییم
خب آن دلیل شامل نشد که دلالت بکند بر نجاست و حالا این پاک است یا نجس است؟ به
نحو شبهه حکمیه شک میکنیم و آن وقت باید استصحاب بقاء طهارت بکنیم. میگویم قبل
از ملاقات با این امور که پاک بوده و حالا هم پاک است. یا اگر در استصحاب هم شک
کردیم به قاعده طهارت تمسک بکنیم. اما اگر به آن شیوه بگوییم که خود این دارد
میگوید بر تو نیست بشوری. خود این ارشاد است به این که یعنی نجس نیست. یعنی
مشکلی ندارد. دیگر خودش میشود دلیل بر طهارت. دیگر نیازی به ضم آن اصل
استصحاب یا قاعده طهارت نخواهیم داشت. این تقریب استدلال به این روایت شریفه

صدراً و ذیلاً تخصیصاً لموثة یا استقلالاً که به خودش استدلال بکنیم.

اشکالهـای اسـتدلال بـه روایـت سـوم:
(13:17)

اما در قبال این استدلال وجوهی از تأملات و مناقشات هست که باید بررسی کنیم.

اشکال اول:
مناقشه اول این بود که استظهار میشود از این روایت که اصلاً ناظر به باب وضو و غسل
است. ناظر به آن باب است. فلذا محدثین بزرگ هم مثل مرحوم شیخ طوسی این روایت
را اصلاً در باب وضو ذکر فرموده آن هم در ذیل فرمایش مرحوم مفید رضوان الله علیه

که

هُ تعَاَلىَ‏ دهَُ الل یخُْ أیَ قاَلَ الش»

مرحوم شیخ طوسی این بخشها را وقتی مینوشته که هنوز خیلی جوان بوده و مرحوم
شیخ مفید هم زنده بوده.

ً هُ یکَوُنُ تاَرکِا وَ مَنْ ترََکَ المَْضْمَضَةَ وَ الاِسْتنِشَْاقَ فیِ الوْضُُوءِ لمَْ یخُِل ترَْکهُُ بطِهَاَرَتهِِ إلاِ أنَ
فضَْلاً.

 وضویش باطل نیست اما یک فضلی را ترک کرده. بعد ایشان فرموده:

هُ تعَاَلىَ‏ دهَُ الل یخُْ أیَ أخَْبرََنیِ الش

 حالا مرحوم شیخ طوسی میخواهد استدلال کند و روایاتی را ذکر میفرماید که آن
روایت دلالت بر استحباب مضمضه و استنشاق میکند. مثلاً روایت سماعه:

قاَلَ: سَألَتْهُُ عنَهْمَُا

 یعنی عن الاستنشاق و المضمضة



ةِ فإَنِْ‏ نسَِیتهَمَُا لمَْ‏ تکَنُْ‏ علَیَکَْ‏ إعِاَدةٌَ. ن فقََالَ‏ همَُا مِنَ‏ الس

 بعد همین روایت ذکر میکند، روایت ذکر میفرماید تا میرسد به این که جا میفرماید:

فأَمَا مَا رَواَهُ- مُحَمدُ بنُْ علَیِ بنِْ مَحْبوُب‏

 که همین روایت ما نحن فیه است.

اسِ بنِْ مَعرُْوف‏ عنَِ القَْاسِمِ بنِْ عرُْوةََ عنَِ ابنِْ بکُیَرٍْ عنَْ زُرَارَةَ عنَْ أبَیِ جَعفَْرٍ ع عنَِ العْبَ
مَا علَیَکَْ أنَْ تغَسِْلَ مَا ظهَرََ. ةً إنِ قاَلَ: لیَسَْ المَْضْمَضَةُ وَ الاِسْتنِشَْاقُ فرَیِضَةً وَ لاَ سُن

بعد از این که روایات داله بر فرمایش مرحوم شیخ مفید را بیان میکند، میفرماید اما این
روایت که مخالف آن روایات است

تیِ لاَ یجَُوزُ ترَْکهُاَ»[2] ةِ ال ن هُ لیَسَْ مِنَ الس ةً هوَُ أنَ فاَلوْجَْهُ فیِ قوَلْهِِ وَ لاَ سُن

 این جور جمع میکند که این سنت در این جا معنایش این است، یعنی سنتنی که لایجوز
الترک نیست. یعنی سنت واجب نیست. مضمضه و استنشاق فریضه نیست و سنتِ واجب

هم نیست. این جوری معنا فرموده در مقام جمع.

خب اگر مرحوم شیخ طوسی این روایت را این طور که این بزرگان فهمیدند، فهمیده بود،
قهراً میفرمود این روایت عام است و آن روایات خاص است. برای این که این میگوید
در هیچ جا استنشاق و مضمضه سنت نیست، فریضه هم نیست. نه در باب وضو، نه در
باب غسل، نه در جای دیگر، نه همین طور مستقلاً و نه وقتی که ملاقات با امر داخلی
کرده باشد، نه وقتی با امر خارجی ملاقات کرده باشد. چه آن وقتی هم ملاقات کرده آن
ملاقیِ موجود باشد، چه زایل شده. همه صور را میگیرد. خب اگر این جور باشد
میفرمود آنها خاص هستند و در هنگام وضو دارد لازم میکند. لازم نبود بیاید تصرف بکند
و سنت را بر خلاف ظاهر معنا بکند. این معلوم میشود ایشان هم این را در باب وضو
دیده. تبادر به ذهن مبارک ایشان و غیر واحدی از فقهاء مثل حاج آقا رضا این روایت را در
باب وضو دیده. من حالا این بحث را به کلمات همه فقهاء نرسیدم مراجعه بکنم. حالا مثل
حاج آقا رضا که مراجعه کردم ایشان چه میفرماید؟ ایشان اصلاً این روایات را از اول به
باب وضو مرتبط دیده فلذا در مقام این برآمدند که چه جور تأویل کنیم و با آن روایات
دیگر چه جوری سازگاری بینشان ایجاد کنیم. و الا اگر این جور باشد، خب خیلی راحت
است دیگر. اصلاً مشکلی ندارد، تأویل نمیخواهد. میگوید این روایت در همه جا میگوید
مضمضه و استنشاق سنت نیست و آن روایات در خصوص باب وضو دارد میفرماید

مضمضه و استنشاق سنت است.

سؤال: استاد ببخشید ...

جواب: آن میگوید هیچ جا دیگر. اطلاق است ژ. آن اطلاق احوالی و اطواریش تقیید
میشود تخصیص میخورد در حقیقت. برای غیر وضو میشود.

خب این به خدمت شما عرض شود که پس اول این بود که بعید نیست استظهار کنیم و
لااقل گفتیم فی ازمنتنا وقتی میگوییم استنشاق و اینها و وقتی به کلمات محدثین هم که
ً مراجعه میکنیم میبینیم آنها هم این جوری مثل این که در ذهن شریفشان آمده. یا مثلا



شما اگر به استبصار نگاه کنید باب المضمضة و الاستنشاق. ذیل این باب همین روایات را
ذکر میکند که برای باب وضو است و همین روایت را. بنابراین ابتداء این که احتمال
میدهیم این چنینی باشد. یعنی احتمال که نه، استظهار میکنیم. و بعید نیست بگوییم که

این روایت مربوط به باب وضو است.

اشکال دوم: (18:47)
حالا اگر کسی بگوید نه این اطلاق دارد و همه جاها را، و همه این صور را ممکن است

بگیرد. اختصاص به باب وضو و غسُل نداشته باشد.

جواب میدهیم به این که احراز اطلاق در این کلام محل اشکال است. اگر آن ظهور را هم
نگوییم، اما احراز اطلاق محل اشکال است. چرا؟ به خاطر این صدر که میفرماید
استنشاق و مضمضه نه سنت است و نه فریضه است. این دارد نفی میکند و میگوید این
دو تا نه فریضه است و نه سنت است. ولو استظهار نکنیم اما احتمال میدهیم مسأله
استنشاق و مضمضه برای یکی از مقدمات، یکی از آداب وضو و غسُل باشد. آن را
استظهار نکنیم ولی احتمالش را میدهیم. حرف اول این بود که استظهار میکنیم. حرف
دوم این است که جزم به ظهور نداریم ولی احتمال میدهیم که در فهم متشرعه همین
ً این ذیل طور باشد. وقتی این احتمال را دادیم که در فهم متشرعه این باشد، قهرا
محفوف به ما یحتمل القرینیه میشود. پس ذیل دلالت نمیکند. صدر هم که میفرماید
فریضه نیست، سنت نیست، باز احتمال میدهیم اطلاق نمیخواهد بگوید یعنی در هیچ جا
واجب نیست، در هیچ جا سنت نیست بلکه در این جا واجب نیست و سنت نیست. بنابراین

احتمال این جهت وجود دارد پس جزم به اطلاق مشکل میشود.

اشکـال سـوم: ضعـف سـند بـه جهـت
قاسم بن عروه (20:36)

اشکال سوم این است که این روایت ضعف سند دارد به خاطر اشتمال بر قاسم بن
عروة. ما در آن کتب خمسه رجالیه که داریم، قاسم بن عروه مطرح است. گفتند کتاب
دارد، و سند به کتابش هم ذکر شده اما هیچ کدام از مشایخ رجال، ایشان را توثیق نکرده.
نه گفتند ثقةٌ، و نه گفتند ضعیفٌ. فقط نامش را بردند، و گفتند کتاب دارد، و سند به کتاب
ذکر شده. فلذا گفته میشود این مجهول است. مهمل نیست چون ذکُر فی الرجال اما
مجهول است. یعنی حالش مجهول است. از این جهت گفتند که خب این روایت حجت

نیست.

جوابهای اشکال سوم: (21:34)



جواب اول:
دیروز یک اشارهای کردم به جواب. یک جواب این است که بله همین طور است که گفته
میشود ایشان در این کتب نیست. بله مرحوم ابن داوود در رجالش از کشی نقل کرده که

وی ممدوحٌ.

اشکال جواب اول: (21:53)
ولکن ظاهراً اشتبه علی ابن داود و نسُخِ کشی هیچ کدام چنین کلمه ممدوح راجع به ایشان
ندارد. و هیچ کس هم غیر ایشان از کشی چنین مطلبی را نقل نکرده. و بعضی اشتباهات
دیگر هم در همین ترجمه ایشان دارد که ظاهراً حالا یا نسُخ ابن داود مشکل دارد یا خود

ایشان سهوی برایش پیدا شده.

جواب دوم: (22:28)
ولکن الذی یسهلّ الختم مبنائاً عندنا همان مبنایی است که قاسم بن عروه مروی عنه آن
ثلاثه هست یعنی بزنظی، ابن ابی عمیر و صفوان بن یحیی. یعنی احمد بن محمد بن ابی
نصر بزنطی، ابن ابی عمیر و صفوان به یحیی، این سه تا که مرحوم شیخ طوسی فرموده
اینها لایروون و لایرسلون الا عن ثقة. اینها یک چنین آدمهایی بودند که از غیر ثقه نقل
نمیکردند و اگر هم میگفتند: رجل، بعض، آن حتماً رجل و بعضی بود که میدانستند ثقه
ً هم نقل نمیکردند. این ویژگی را برای اینها مرحوم شیخ طوسی است و الا مرسلا
شهادت داده است. بنابراین البته این خیلی بحث دارد چون موارد نقض بعضیها میگویند
خیلی دارد این موارد نقض را باید چه جور جواب داد و امثال اینها یا آقای خویی
میفرمایند این حرف اجتهادی مرحوم شیخ طوسی است. این را اصحاب اجماع را
درآورده بنابراین شهادت حدسی هست نه حسی. اینها همه بحثهای مفصل دارد که در
جای خودش باید انجام بشود. و یکی از کسانی که این را خوب بحث کرده خود مرحوم
محقق شهید صدر است منتها در کلمات مرحوم محقق شهید صدر وجود ندارد ولی آن
کتاب آقای عرفانیان مشایخ الثقات که ایشان جمع کرده و استخراج کرده کسانی را که
این ثلاثه از او نقل میکنند و در مقدمه مشایخ الثقات مطالب مرحوم محقق شهید صدر

را که در درس فرموده، ایشان تقریر کرده.

سؤال: ...

جواب: اسم کتاب مشایخ الثقات است. این کتاب برای مرحوم آقای عرفانیان است. ،
مقدمه این کتاب مشایخ الثقات تقریر بحث مرحوم محقق شهید صدر است نسبت به این

مبحث که این در کتابهای دیگر نیامده و از این جهت مغتنم است این مقدمه.

خب ما از این راه میگوییم. پس این جواب این اشکال را از این راه میدهیم.



جواب سوم: (24:42)
این جا یک راه دیگری هم وجود دارد که این راه مهم است و من عرض میکنم تا حالا بعد
روی آن باید کار بشود. و آن این است که شیخ طوسی رضوان الله علیه در همین تهذیب

بعد از این که این روایت را نقل میفرماید که:

اسِ بنِْ مَعرُْوفٍ عنَِ القَْاسِمِ بنِْ عرُْوةََ عنَِ ابنِْ بکُیَرٍْ عنَْ «مُحَمدُ بنُْ علَیِ بنِْ مَحْبوُبٍ عنَِ العْبَ
مَا علَیَکَْ أنَْ ةً إنِ زُرَارَةَ عنَْ أبَیِ جَعفَْرٍ ع قاَلَ: لیَسَْ المَْضْمَضَةُ وَ الاِسْتنِشَْاقُ فرَیِضَةً وَ لاَ سُن

تغَسِْلَ مَا ظهَرََ.

فرموده

تیِ لاَ یجَُوزُ ترَْکهُاَ فأَمَا أنَْ یکَوُنَ فعِلْهُُ ةِ ال ن هُ لیَسَْ مِنَ الس ةً هوَُ أنَ فاَلوْجَْهُ فیِ قوَلْهِِ وَ لاَ سُن
بدِعْةًَ فلاََ،

 فرموده این که میگوید استنشاق و مضمضه فریضه نیست، سنت نیست نمیخواهد
بگوید انجامش بدعت است. چون نه فریضه است نه سنت است. میخواهد بفرماید که
واجب نیست و از آن سنت هایی که لایجوز ترکها، نیست. و الا مستحب هست، از آداب

هست. واجب نیست، از آن سنن پیامبرصلی الله علیه و آله که نباید ترک بشود نیست.

خب

یدَلُ علَىَ ذلَکِ‏

از کجا معنا میکنیم این روایت را این جوری. یدلّ علی ذلک این روایت:

هُ تعَاَلىَ عنَْ أحَْمَدَ بنِْ مُحَمدٍ عنَْ أبَیِهِ عنَِ الحُْسَینِْ بنِْ الحَْسَنِ دهَُ الل یخُْ أیَ مَا أخَْبرََنیِ بهِِ الش
هِ بنِْ سِناَنٍ عنَْ أبَیِ عبَدِْ بنِْ أبَاَنٍ عنَِ الحُْسَینِْ بنِْ سَعیِدٍ عنَِ القَْاسِمِ بنِْ عرُْوةََ عنَْ عبَدِْ الل

هِ ع قاَلَ: المَْضْمَضَةُ وَ الاِسْتنِشَْاقُ مِما سَن رَسُولُ اللهِ ص.»[3] الل

میفرماید به قرینه این روایت که میگوید مما سنهّ رسول الله(ص) هست، پس آن جا که
فرموده سنت نیست یعنی سنت واجب نیست و الا اصل سنت را این روایت دارد اثبات

میکند.

خب پس بنابراین ایشان چه کار کرده؟ این روایت دوم را قرینه قرار داده و روایت اول را
معنا کرده. خب در این روایت دوم مگر قاسم بن عروه در آن نبود؟ اگر این روایت ضعف
سند دارد و پیش مرحوم شیخ ثقه نیست چه جور به استشهاد به این روایت روایت اول را
معنا میفرماید؟ یک وقت هست مرحوم شیخ طوسی چندین روایت را ذکر میکند در ذیل
ً بگوید اینها روی هم رفته آدم یک مدعا. این جا ممکن است از باب تعاضد بعضها بعضا
اطمینان پیدا میکند. اما وقتی استناد به یک روایت میکند برای تفسیر روایت آخر، این جا
باید آن سند تمام باشد. چرا؟ چون ابتدای کتاب هم خودش فرموده که من یا به قرآن
استدلال میکنم یا به روایات معتبره استدلال میکنم. چون هدف ایشان از این استدلالها
اقناع دیگران است. اقناع ناظرین به این کتاب است. کتاب فتوایی نیست که من دارم فتوا
میدهم و شما مقلد هستید و باید عمل کنید. حق این که چرا و لمَِ وِلما ندارید. آن جوری



نمیخواهد استدلال بکند. مجتهد وقتی کتاب فتوایی مینویسد، در آن جا مقلد لمَِ وِلما
ندارد. اگر این مجتهد را تشخیص دادی که شرایط تقلید در آن هست تقلید بکن و آن
مجتهد باید خودش به خدا جواب بدهد. شما میگویی هذا ما افتی به المفتی و کل ما افتی
به المفتی فهو حجةٌ فهذا حجة. آن میداند و فردای قیامت و خدا. اما وقتی که استدلال
میکند و میخواهد دیگران را قانع کند که شما هم باید همین جور فتوا بدهید، آن باید یک
استدلالی باشد که قانع کننده باشد. این در صورتی میتواند قانع کننده باشد که سند را
تمام بداند. فلذا این ادعایی که میخواهیم این جا بکنیم این است که افرادی هستند که ما
در رجال میبینیم مرحوم شیخ طوسی آنها را توثیق نکرده. نجاشی آنها را توثیق نکرده،
برقی آنها را توثیق نکرده، کشی آنها را توثیق نکرده، اینها که کتب اصلی رجال ما
هستند، اینها را توثیق ندارند اما این شخص در تنها روایتی که مرحوم شیخ به او استدلال
کرده برای اثبات یک مدعایی که جایگزین ندارد آن روایت. چند تا نیست تا احتمال بدهیم
ً فرموده. این جا ممکن است بگوییم استنباط میشود که از باب تعاضد بعضها بعضا

مرحوم شیخ ثقه میدانسته آن شخص را.

سؤال: حاج آقا ممکن است بگوییم مخاطب چون ثقه میدانسته شیخ برای اثبات ...

جواب: مگر مرحوم شیخ طوسی علم دارد که حضرتعالی این راوی را ثقه میدانید.
میگوید این روایت را ما حمل میکنیم. یعنی خودش هم دارد قانع میشود. میگوید ما
این را حمل میکنیم بر این. معنا این جوری میکنیم. دلیل ما این روایت است. اگر این
برای خاطر مخاطب است پس خودت چه کار میکنی. بنابراین این جاها میخواهد بفرماید
دلیل این است و ما به خاطر این، این جوری فتوا میدهیم پس خودمان قانع میشویم به

این دلیل و شما هم باید قانع بشوید چون این چنینی است.

سؤال: از باب تسامح در ادله سنن ...

جواب: نه، چون اگر بدعت باشد یعنی حرام است بیاوری. چون ظاهر این که و لا فریضةٌ و
لا سنة، این است که همین طور از خودشان درآوردند. میگوید این گونه معنا نکن. یعنی
ولو این ظاهر بدویاش هست ولی این جور معنا نکن. طبق آن روایت باید این جوری معنا

بکنی.

پس بنابراین، میخواهد بفرماید این روایت از دلالتش بر حرمت و این که یک امر بدعتی
است باید دست برداشت. میگوید نماز تراویح لا فریضةٌ و لا سنة. یعنی هیچی نیست. این
بدعت است. نه پیامبر صلی الله علیه و آله فرموده، نه خدا فرموده. هیچ کس نفرموده و
شما از خودتان درآوردید. جماعت در مستحبات غیر از یکی که نص داریم لا فریضةٌ و
لاسنة. یعنی بدعت است. نافله صبح را بیاییم به جماعت بخوانیم بدعت است. لافریضةٌ و
لاسنة. مرحوم شیخ میفرماید و لو ظاهرش این است ولی در این جا این جوری معنا نکن
به قرینه آن روایت که میگوید سنّ رسول الله (ص) استنشاق و فلان را پس این
نمیخواهد بگوید بدعت است به قرینه آن. دست از این ظهور برمیداریم. پس این جا
جایی نیست که بگوییم مستحبات است، تسامح در ادله سنن است. نه، این روایت دلالت
میکند بر بدعت بودن خودش در نظر مرحوم شیخ. بعد میفرماید ما از این ظاهر به

خاطر آن روایت دست برمیداریم.

سؤال: ...



جواب: باشد. خیلی خب اگر براساس آن هم باشد پس بالاخره مرحوم شیخ ایشان را ثقه
میداند.

سؤال: خب مگر آن مبنا را نفرمودید بزرگانی مثل شیخ ...

جواب: نه ما نمیدانیم این جا. احتمال میدهیم و این جا معلوم نیست که حالا بر اساس
آن است یا براساس غیر آن است. این جاها که نقل نکرده در این روایات. جاهای دیگر

دیدیم که مثلاً بزنطی از این قاسم بن عروه نقل کرده.

سؤال: ...

جواب: آن قرائن را باید ایشان بیاورد چون برای اقناع است. آن قرائن را باید بفرماید.

سؤال: ...

جواب: نه. اگر سند درسته لازم نیست چیزی بفرماید. دارد میگوید که دارم میگویم که
آدمهای ثقه نقل کردند. اما اگر سند ضعیف است اما از یک راههای دیگر، یک قرائن دیگر
باعث شده مرحوم شیخ جزم پیدا بکند آنها را باید بگوید تا دیگران قانع بشوند. مثلاً بگوید
ً فرض کنید مشهور فقهاء به آن عمل ر در اصول اربعه مأة است. بگوید مثلا این مکر
کردهاند. از این جهت ما استیثاق پیدا میکنیم. باید آن قرائن را هم بیاورد. در باب استدلال
که نمیشود که چیزهایی که واضح نیست، معلوم نیست، اینها را آدم مخفی بکند و بعد

استدلال بکند تا دیگران را قانع بکند.

سؤال: ...

جواب: ما گفتیم ممکن است ولی خبر که نداریم. ایشان این جا دلالت میکند کلامش که
این ثقه است. منشأ این که ایشان توثیق کرده چیست؟

سؤال: شاید چیزی است که ما قبول نداریم.

جواب: خب جاهای دیگر هم همین طور است. چون وقتی جاهای دیگر هم توثیق میکند
ً ایشان گفته این ثلاثه و اضرابشان. آن ممکن است بوجهش همین چیزها باشد. اتفاقا
اضراب را حالا نام نبرده که چه کسانی هستند. و الا شما این باب را بخواهید باز بکنید
جاهای دیگر هم باید اشکال کنید. بنابراین وقتی که مرحوم شیخ دارد از آن استفاده
میشود، شهادت عملی میدهد به این که اینها موثقند، حالا ممکن است وجهش این
باشد، و ممکن است وجههای دیگر باشد و آن جااشکالی ندارد چون شهادت محتمل

الحس و الحدس است.

سؤال: سنتی که لایجوز ترکها یعنی چه؟

جواب: سنتی که لایجوز ترکها نیست یعنی سنت واجب نیست. سنتهای پیامبر صلی الله
علیه و آله دو قسم است. یکی سنتهایی است که لایجوز ترکها، مثل این که فرموده
الزواج سنتی یا النکاح سنتی فمن رغب عن سنتی فلیس منیّ. این میگوید استنشاق از
آنها نیست که اگر ترکش کردی لستَ منه. حرام باشد و فلان. میخواهد بفرماید از آن

سنتها نیست.



سؤال: واجبات پیامبر صلی الله علیه و آله و استحبابات پیامبر صلی الله علیه و آله

جواب: نه سنتهای پیغمبر صلی الله علیه و آله بر دو قسم است. سنن پیامبر صلی الله
علیه و آله بر دو قسم است. سننی است که لایجوز ترکها که واجب است. سننی که یجوز
ترکها. در این جا حضرت میخواهد بفرماید استنشاق از آن قسم نیست. از آن سنتهایی
که لایجوز ترکها، نیست. پس فریضه نیست، سنت هم نیست و معانی دیگر هم حالا
احتمال دارد. حالا شیخ طوسی رضوان الله علیه این جوری بیان فرموده این جا را.

خب این هم اشکال سوم بود که به این نحو ممکن است تخلص کنیم.

اشکال چهارم: (36:08)
اشکال چهارم این است که این روایت معارض است مع عدة النصوص که این نصوص را
بخشیاش در همین تهذیب در همین جایی که عرض کردم مرحوم شیخ طوسی هم بیان
فرموده. مرحوم حاج آقا رضا هم رضوان الله علیه اینها را در همان باب وضو جمع

فرموده که حالا ما اینهایی که ایشان جمع فرموده را عرض میکنیم تا ببینیم.

ایشان در جلد 3، صفحه 138 میفرماید که: این روایتی که دارد «لیَسَْ المَْضْمَضَةُ وَ
ةً» الاِسْتنِشَْاقُ فرَیِضَةً وَ لاَ سُن

«و لعل المراد منهما

اولاً میگوید این را باید تأویل کنید، توجیه کنید.

أنهّما لیسا بواجبین فی کتاب الله و لا فی سنة النبی(ص) و انما الواجب غسَل ما ظهر و
اطلاق الفریضة و السنة علی هذا المعنی شایعٌ فی الأخبار.

فریضه یک اصطلاحاتی دارد. یکی از اصطلاحات فریضه ما وجب فی القرآن است. در باب
ارث یادتان باشد بعضیها را میگوییم فریضه است. فریضه یعنی آن سهامی که در کتاب
خدا ذکر شده. فریضه آن واجبی است که وجوبش در قرآن آمده. سنت هم یعنی آن
واجبی که وجوبش در لسان پیامبر صلی الله علیه و آله آمده. اگر استحبابش آمده باشد به
آن نمیگوییم سنت. آن که وجوبش در کلام رسول خدا صلی الله علیه و آله آمده باشد
میگوییم سنت. آن که وجوبش در قرآن شریف آمده باشد میگوییم فریضه. پس این که
فرموده استنشاق و مضمضه فریضه نیست یعنی در قرآن ذکر نشده. وجوبش در قرآن
نیامده. سنت هم نیست یعنی وجوبش در کلام پیامبر صلی الله علیه و آله نیامده. اگر در
کلام پیامبر صلی الله علیه و آله میبینید، آنها واجب نیست بلکه آنها استحباب است.
این یک معنا است. و ایشان میفرماید که اطلاق فریضه و سنت به این معنا شایعٌ فی

الاخبار.

و یمکن حملها علی ارادة عدم کونهما من الاجزاء المستحبة للوضوء.

ممکن است هم حمل بکنیم بر این که اینها از اجزاء مستحبه وضو نیست.

بل هما نظیر السواک و غیره مستحبٌ خارجی عند الوضوء.



از اجزاءِ مستحبه وضو نیست. یک امر خارجی است. بعد فرموده

و یؤید هذا الحمل

این دومی را

ما فی روایة ابی بصیر حیث سأله عنهما

یعنی عن الاستنشاق و المضمضه

قال علیه السلام «لیَسَْ همَُا مِنَ الوْضُُوءِ همَُا مِنَ الجَْوفِْ.»

یا در روایت زراره هست

و فی روایة زرارة: «المضمضة و الاستنشاق لیسا من الوضوء»

یا در روایت حضرمی یا خضرمی است که

و روایة الحضرمی «لیس علیک مضمضة و لا استنشاق لأنهّما من الجوف»

اینها مربوط به جوف است و وضو برای ظواهر است. بعد فرموده که این روایات

و لکن یردهّ:  

این حمل ثانی را.

وجوب ارتکاب التأویل فی هذه الأخبار بحملها على عدم کونهما من الأجزاء الواجبة بشهادة
غیرها من الروایات المعتبرة المعمول بها عند الأصحاب.

نمیتوانیم «لافریضة و لاسنة» را معنا کنیم یعنی از اجزاء وضو نیست. چون مسلمّ است
به حکم روایاتی که این دو از اجزاء وضو هست. آن روایات چیست؟

مثل: موثقّة أبی بصیر، قال: سألت أبا عبد اللهّ علیه السّلام عنهما، فقال: «هما من
الوضوء، فإن نسیتهما فلا تعد»

اجزای وضو است ولی اگر فراموش کردی اعاده لازم نیست بکنی. روایت دیگر:

و فی روایة سماعة، قال: سألته عنهما، قال: «هما من السنةّ، فإن نسیتهما لم یکن علیک
إعادة»[4]

تا آخر حدیث

این جا البته یک بحثی است که در پرانتز باید عرض بکنم. مرحوم صاحب مصباح الفقیه
حاج آقا رضا قدس سره بالاخره نتیجه فرمایشش این میشود که اینها از اجزاء مستحبه
وضو هستند. و لیس استنشاق از فریضه و سنت را معنا میکنیم یعنی از اجزاء واجبه
نیستند در حمل ثانی. نه این که اصلاً از وضو نیستند بلکه از اجزاء واجبه وضو نیستند ولی
مستحب هستند. این مطلب مبنی بر این است که ما جزء مستحب را تصویر کنیم. و این
بحثٌ اصولی. محقق خویی میفرماید جزء مستحب معقول نیست. چون جزء یعنی چه؟



جزء یعنی چیزی که إنْ عدُمَِ عدُمَِ الکل. میگویید جزء است و از آن طرف میگویی
ً مستحب است یعنی میتوانی نیاوری. این با هم تناقض دارد. پس ما جزء مستحب اصلا

معقول نیست. نه در صلات، نه در صوم، نه در هیچ جا.

سؤال: مثل قنوت...

جواب: مستحبٌ ظرفه الصلاة. نه مِن اجزاء صلات است. در نماز مستحب است قنوت
بگیری، مستحبٌ مستقلٌ که ظرفه الصلاة.

اذکار مستحبه نماز، آنها جزء نماز نیستند بلکه ظرفه الصلاة است، ظرفه الرکوع است،
ظرفه السجود است، نه جزء نماز است. اگر جزء باشد، خب جزء اگر نبود کل هم نیست.

خب پس بنابراین اگر ما این مبنا را قائل شدیم که بله جزءِ مستحب معقول نیست و
نمیشود تصویر کرد، بنابراین این جمعی که حاج آقا رضا فرموده تمام نیست. و من
ً باید بگوییم یعنی مِن آداب الوضوء است. از مرتبطات به وضو است. الوضوء است قهرا

نه جزء ماهیت وضو هست. این جوری معنا نکنیم.

خب الان این روایاتی که خواندیم گفته میشود اینها تعارض دارد با هم دیگر. و وقتی
تعارض داشتند قابل استدلال نیست. آیا این جواب دارد این مشکله اخیر که رابعه باشد یا

نه؟

و صلی الله علی محمد و آل محمد.

 

 

[1]. وسائل الشیعة، ج‏3، ص: 438

[2]. تهذیب الأحکام (تحقیق خرسان)، ج‏1، ص: 77 - 79

[3]. تهذیب الأحکام (تحقیق خرسان)، ج‏1، ص: 78 - 79

[4]. مصباح الفقیه، ج3، ص: 138 - 139


