
بسمه تعالی

اعوذ بالله من الشیطان الرجیم بسم الله الرحمن الرحیم الحمد لله رب العالمین و صلی
الله تعالی علی سیدنا و نبینا أبی القاسم محمد و علی آله الطیبین الطاهرین المعصومین

لا سیما بقیة الله فی الارضین ارواحنا فداه و عجل الله تعالی فرجه الشریف.

بحث در استدلال به موثقه عمار بود که «وَ یغَسِْلَ کلُ مَا أصََابهَُ ذلَکَِ المَْاء» بر این که
بواطن غیرمحضه انسان یتنجس بالنجاسات، چه نجسها و چه متنجسها. بنابراین که خب
این «کل» دلالت بر عموم میکند و از آن طرف هم الغاء خصوصیت از مورد میشود که
درست است این متنجس را متعرض است، نه نجس را، چون «ذلک الماء» است و ماء
امر متنجس است. اما گفتیم وقتی متنجس منجس شد، بالالویه میفهمیم که نجس هم
منجس است. و از فاره متنجسه و از آب متنجس هم الغاء خصوصیت میشود. بنابراین به
سایر اعیان نجسه و سایر متنجاستِ به اعیان نجسه هم تعدی میشود و باز از نجاسات
خارجیه به نجاسات داخلیه و متکونهی در خود آن بواطن غیر محضه تعدی میشود. با همه

این تعدیات این مدعا ثابت میشود به واسطه این روایت که بله یتنجس.

عرض شد که در مقابل این استدلال وجوهی از مناقشات است.

مناقشه اول این بود که این اطلاق محقق نمیشود لما ذکرنا من احتمال یک ارتکاز عام در
آن ازمنه که این ارتکاز هم شاهد دارد. بنابراین یک امر نیشقولی صرفِ یک احتمال عقلی

نیست.

اشکال دوم بر دلیل اول: (4:01)
اشکال دوم اشکالی بود که غیر واحدی از محققین فرمودند و آن این است که ما روایاتی
در مقام داریم که از آن روایات استفاده میشود که این باطنِ غیر محضه احتیاج به غسَل
ندارد. بنابراین چه آن جایی که متنجس بخواهید بگویید شده به نجاسات داخلیه، چه آن
جایی که به نجاسات الخارجیه باشد، در هیچ کدام از این دو مورد نیاز به غسَل نیست.
بنابراین این موثقه عمار که فرمود «وَ یغَسِْلَ کلُ مَا أصََابهَُ ذلَکَِ المَْاء» تخصیص میخورد
به این بواطن غیرمحضه. این خارج میشود از تحت این کل. چه آن جایی که به نجاسات
داخلیه متنجس شده باشد، چه آن جایی که به نجاسات خارجیه متنجس شده. وقتی
تخصیص خورد و در مراد جدی مولی و گوینده این کلام سلام الله علیه این بواطن
غیرمحضه نبود، قهراً ما دیگر دلیلی بر نجاست از ناحیه این روایت نداریم. چون ما تنجس
متنجسات را از امر به غسَل فهمیدیم. چون فرمود بشور، فهمیدیم تنجس پیدا کرده. حالا
که این دلالت نمیکند که بشور. پس بنابراین دلیلی بر تنجس نداریم. دلیلی بر تنجس
نداشتیم لذا شک میکنیم به نحوه شبهه حکمیه که آیا این مَحال به واسطه آن خون، به
واسطه آن امر آخر، نجس شده است یا نشده است، استصحاب بقاء طهارتش را میکنیم
که قبل از این پاک بوده. یا این که اگر هم بگویید استصحاب در شبهات حکمیه هست و
استصـحاب در شبهـات حکمیـه جـاری نمیشـود، بـه قاعـده طهـارت تمسـک میکنیـم و
میگوییم پاک است. اگر استدلالهای دیگرای را حالا نیاوریم. علاوه بر این که ممکن است
بگوییم دلیل بر پاکی هم داریم و به اصل احتیاج نداریم للسیرة القطعیة الشرعیة
المتشرعیه بر این که وقتی خون پاک شد در دهان، با جای خون معامله طهارت میکنند.

از ملاقیاتش اجتناب نمیکنند و امثال اینها.



سؤال: شاید متنجس غیر منجس میدانستند.

جس میدانستند نه البته. اما خب اگر این اشکال را جواب: خیلی خب اگر متنجس غیر من
بکنید و آن قاعده را قبول نکنید که کل متنجسٍ منجسٌ، به اصل باید مراجعه کنید.

خب بنابراین علینا این است که حالا بیاییم این روایات را بخوانیم و ببینیم که آیا روایاتی
داریم که این بزرگان؛ مرحوم صاحب وسائل، مرحوم محقق خویی، مرحوم محقق تبریزی

ادعا فرمودهاند که اینها دلالت میکند بر عدم احتیاج به غسَل در این موارد یا نداریم؟

اما آن روایاتی که دلالت میکنند نسبت به نجاست باطنیه، النجاسات المتکونة فی الباطن.

روایـت اول: مـوثقه عمـار بـن موسـی
الساباطی (7:39)

در همین باب 24، روایت پنجم:

«عنَْ أحَْمَدَ بنِْ إدِرْیِسَ عنَْ مُحَمدِ بنِْ أحَْمَدَ عنَْ أحَْمَدَ بنِْ الحَْسَنِ بنِْ علَیِ عنَْ عمَْروِ بنِْ
اباَطیِ‏. ارٍ السَقِ بنِْ صَدقَةََ عنَْ عمسَعیِدٍ عنَْ مُصَد

تمام کسانی که در سند هستند ثقاتند ولو عدهایشان فطحی هستند بنابراین موثقه
میشود روایت شریفه و در کافی شریف هم این روایت آمده و صاحب وسائل از کافی
نقل میکنند. بنابراین حجیتش دوبله هست. هم به خاطر افرادی که در سند هستند که
اینها ثقات هستند و هم به واسطه این که مرحوم کلینی شهادت میدهد که این مطلب از

امام علیه السلام صادر شده از این جهت هم عرض کردیم که حجت است.

هِ (ع) عنَْ رَجُلٍ یسَِیلُ مِنْ أنَفِْهِ الدمُ قاَلَ: سُئلَِ أبَوُ عبَدِْ الل

از بینی او خون جریان پیدا میکند.

هلَْ علَیَهِْ أنَْ یغَسِْلَ باَطنِهَُ یعَنْیِ جَوفَْ الأْنَفِْ 

آیا بر عهده آن رجل هست که باطن انف را هم بشورد؟ خودش معنا کرده یعنی جوف
الانف. آن جا را هم باید برود بشورد؟

مَا علَیَهِْ أنَْ یغَسِْلَ مَا ظهَرََ مِنهُْ.»[1] فقََالَ إنِ

حضرت سلام الله علیه حسب این نقل فرمودند همانا بر اوست شستن مقداری که ظاهر
است از انف. آن مقدار ظاهر را باید بشورد. «إنمّا» هم به قول مرحوم محقق خویی اگر
گفتیم دلالت بر حصر میکند که حالا محل اختلاف است، اگر بگوییم «إنمّا» یعنی فقط،
امام علیه السلام می فرماید: فقط باید این جا را بشورد. حالا این جا اگر هم «إنمّا» را هم
نگوییم دلالت بر حصر میکند «التفصل قاطعٌ للشرکة». آن الان دارد سؤال میکند که
کجاها را باید بشورد. حضرت علیه السلام این جا بفرمایند ظاهر، مفهوم دارد در این جا
یعنی باطنش را نمیخواهد. حالا چه بگوییم «إنمّا» دلالت بر حصر میکند. چه این که این
کلام در جواب چنین سؤالی است. مثل این من مثلاً از امام علیه السلام سؤال کنم آقا این



دو نفر هر دو را باید اکرام بکنم؟ بفرماید: زید را اکرام بکن، خب معلوم است یعنی عمرو
را لازم نیست اکرام کنی. این جا هم دارد میپرسد که آقا کجا را باید بشورم، هم ظاهر،
هم باطن؟ امام علیه السلام میفرماید ظاهر را باید بشوری. پس بنابراین چه «إنمّا»
دلالت بر حصر بکند، کما ذهب بعض. چه اشکال در دلالت إنمّا بر حصر داشته باشیم کما
ذهب الیه الامام قدس سره، علی ای حالٍ این مقام، مقامی است که از آن حصر فهمیده

میشود. یعنی فقط ظاهر را.

سؤال: این که اثبات شیء نفی ماعدا را نمیکند ...

جواب: در این جا نمیآید.

سؤال: ...

جواب: بله اگر در همان مثال سؤال کردم آقا زید را اکرام بکنم؟ فرمود بله. خب اثبات
شیء نفی ما عدا نمیکند. اما اگر من سؤالم این بود، اسم هر دو را آوردم. گفتم آقا زید
و عمرو هر دو را اکرام باید بکنم یا یکیشان را؟ فرمود زید را اکرام کن. خب معلوم

است یعنی آن لزومی ندارد.

سؤال: باطن محضه است یا ...

جواب: این باطن محضه نیست. باطن غیرمحضه است دیگر. چون بینی ....

سؤال: باطن محضه است.

جواب: بالا بالاهایش که به پیشانی میخورد، بله. ولی بر این جاها که قریب به ظاهر است
دلالت میکند. پس این روایت دلالت میکند که این باطنِ نزدیکِ ظاهر را که به آن
میگوییم غیرمحضه، میگیرد. حالا شما بگو علاوه بر آن دلالت میکند که بالاترهایش را

هم لازم نیست. پس این فعلاً مدعای ما را اثبات میکند.

خب محقق خویی قدس سره، محقق تبریزی، محقق حائری قدس الله اسرارهم به این
روایت استدلال کردند بر این که بله این دلالت میکند بر این که میگوید نباید بشوریم.

خب این میگوید نمیخواهد بشوری دیگر. پس این مورد را چه کار میکند؟ خارج میکند
از تحت روایت موثقه عمار و وقتی خارج کرد پس آن موثقه عمار دلالت بر تنجس

نمیکند.

و إن شئت قلتَ و أضفتَ به آن بیان، این بیان را که اگر گفتیم این جا مفهوم دارد إما به
إنمّا إما به آن تقریر آخر، و میگوید داخل را نمیخواهد بشوری، پس همان جور که امر به
غسَل دلالت بر تنجس میکند، یمکن أن یقال که این که نمیخواهد بشوری، نفی لزوم
غسَل هم دلالت بر چه میکند؟ دلالت بر طهارت میکند. نمیخواهد بشوری. یک کسی
ً من عرق کردم و خورده به لباسم، لازم است لباسم را الان از شما میپرسد آقا مثلا
بشورم؟ میگوید نمیخواهد بشوری. از این نمیخواهد بشوری چه میفهمد؟ میفهمد که
این نجس نشده. اگر گفت آقا بولی شده، گفت بشور. از این بشور میفهمد به دلالت
التزام که یعنی نجس شده. همان طور که امر به غسَل یدلّ علی التنجس، نفی لزوم

غسَل هم یدلّ علی عدم التنجس و الطهارة.



پس بنابراین به دو بیان میشود به این روایت تمسک کرد و گفت. اگر اولی را بگوییم پس
بنابراین روایت موثقه عمار تخصیص میخورد و دیگر غسَلی نداریم که از آن بخواهیم
تنجس را استفاده کنیم. اگر بگوییم اصلاً خودش دارد دلالت میکند این داخل پاک است،
خب وقتی داخل پاک شد تخصیص میزند. آن میگوید همه جاها نجس است، این میگوید

الا این جا که نجس نیست.

سؤال: ...

خب این استدلال بزرگان است.

اشکــال اســتدلال بــه روایــت اول:
(14:19)

حالا این جا همین شبهاتی که این آقایان میفرمایند در ذهن حقیر هم خلجان کرده و آن
این است که استدلال به این روایت محل تأمل هست. چرا؟ چون «إنمّا علیه أن یغسل ما
ظهر منه». «علی» دلالت بر تکلیف میکند. یعنی بر عهده اوست. کجاها است که بر
عهده میآید؟ تطهیر از نجاست من حیث هو هو که بر عهده کسی نیست. یعنی کسی
لباسش نجس میشود بر او لازم نیست بشورد. خب با آن نماز نمیخواند بلکه با یک
لباس دیگر نماز میخواند. تطهیر متنجسات غیر از مساجد و جاهایی که شارع فرموده
نجاست را باید تطهیر بکنی، خب واجب نیست. بنابراین چون میفرماید «علیه»، «علیه»
باید یک جایی باشد که یا وجوب تکلیفی نفسی داشته باشد یا وجوب مقدمی داشته باشد
یا وجوب وضعی داشته باشد یعنی شرط یک چیزی باشد. این میشود «علیه». حالا «هل
علیه أن یغسل» که خود سائل گفته و بعد هم امام علیه السلام میفرماید «علیه». این بر
عهده اوست یعنی چه؟ یعنی برای نماز خواندنش بر عهده اوست تا از باب مقدمه باشد؟
امام علیه السلام میفرماید نه، بر عهده او نیست. ظاهر را باید بشورد برای نمازش،

برای وضو گرفتن، بنابراین در این جا اگر دقت کنیم سه احتمال وجود دارد.

یکی این که «علیه» یعنی «علیه» نفسی. واجبٌ نفسیٌ کنفس الصلاة، کصوم، کالحج.
بگوییم این هم یکی از واجبات الهی است. دوم این که «علیه» یعنی واجب است از باب
مقدمه. حالا مقدمه را بگوییم وجوب شرعی دارد یا بگوییم وجوب عقلی دارد. سوم این
که «علیه» یعنی واجب است از باب اشتراط که این اشتراط حالا ما جدا میکنیم از
مقدمه و کسی ممکن است داخل در مقدمه هم بکند. از باب این که میخواهی وضو
بگیری، میخواهی غسُل بکنی، مکان وضو باید پاک باشد، مکان غسُل باید پاک باشد. یا نه
با آب قلیل میخواهیوضو بگیری یا غسُل کنی، برای این که آن آب قلیل که با آن وضو
میخواهند بگیرند، میخواهد غسُل بکنند باید پاک باشد و پاک بودن آن آب نمیشود الا به
این که این ظاهری که باید بشوری خونین نباشد، نجس نباشد که منجس است. این سه
احتمال دارد. این «علیه» که دارد میگوید معلوم است «علیه» نفسی مقصود نیست به
ضرورت فقه است. پس این «علیه» یکی از همین دو تا مقصود است. «علیه» برای این
که میخواهد نماز بخواند، طهارت شرطش هست. یا نه برای مقدمات نماز و این که
شرط وضو و غسُل این است که جایش پاک باشد، آبی که میخواهد با آن وضو بگیرد یا
غسُل بکند باید پاک باشد. آیا برای انجام نماز یا برای انجام مقدمات نماز بر عهده او



هست که برود اینها را بشورد، داخل را هم برود بشورد یا نه؟ حضرت علیه السلام
فرمود نه. این دلالت میکند بر این که خون داخل بینی معفو است در نماز. مشکلی برای
نماز، برای وضو، برای غسُل، برای اینها ایجاد نمیکند. اما دلالت نمیکند بر این که پاک
است. دلالت نمیکند بر این که متنجس نشده. خب نجس باشد. نجاست آن، مهم نیست.
او سؤال نکرده که این پاک است یا نجس است. آن از «علیه» سؤال کرده. حضرت علیه

السلام فرمودند نه بر تو چیزی نیست، آنها لازم نیست.

سؤال: حاج آقا در روایت عمار هم ...

جواب: آن جا امام علیه السلام فرمودند همه اینها را بشور بعد وضویت را هم اعاده کن،
بعد نمازهایی را هم که خواندی اعاده بکن. فهم عرفی این که بشور این است که یعنی

نجس است، دلالت التزام دارد. این جا میگوید: «علیه»

سؤال: هیچ فرقی نمیکند. فیغسل و فلان و اینها مثل علیه هست. هیچ فرقی نمیکند.

جواب: آن ارشاد است. «علیه»، خودش گفته آیا به گردن من هست، بر عهده من هست.
آن، امر ارشادی است. این جا «علیه» دارد میگوید.

خب بله اگر مقصود این باشد، «هل علیه أن یغسل باطنه» یعنی بر عهده او هست که اگر
بخواهد تطهیر کند، اگر بخواهد از نجاسات خلاصی پیدا کند، نه این که «هل علیه» یعنی بر
عهده او هست برای نماز خواندن، نه این که «هل علیه» یعنی بر عهده او هست برای
وضو و غسل گرفتن. «هل علیه» یعنی بر عهده او هست برای این که اگر أرادَ أن یخَْرُجَ
من النجاسة. آیا اگر بخواهد از نجاست خارج بشود بر او هست که اینها را هم بشورد یا
نه؟ این هم احتمال بعیدی است در ذهن چون این جا دیگر «علیه» نفسی است یعنی
انسان بر خودش تحمیل کرده. ظاهر این است که این یک علیهای است که از طرف
شارع است، یا از طرف احکام شارع پیش آمده. از جهت این که شرطِ یک چیزی است، یا
مقدمهی یک چیزی است، نه خودم چون تصمیم گرفتم حالا دلم کشیده بیایم بیرونع حالا
براساس این دل کشیده من حالا علیّ أم لا. این خلاف ظاهر است. حالا اگر شما این
احتمال را هم بدهید، ما میگوییم این احتمال در کنار آن احتمالات است پس یک اجمالی
پیدا میکند و ما نمیتوانیم از این روایت به طور صد درصد استفاده کنیم و بگوییم ظهور
دارد در این که حضرت علیه السلام بخواهند بفرمایند که نه این پاک است و اشکالی

ندارد.

بنابراین، آن روایت موثقه عمار دارد ارشاد به نجاست میکند و به تنجس میکند. این
روایت لسانش جوری نیست که بگوید این نجاست ندارد تا آن را بخواهد تخصیص بزند، یا
غسَل در آن جا را بگوید لازم نیست. آن غسَل امرٌ آخر و مطلبٌ آخر میشود و این غسَل
مطلبٌ آخر میشود. این مطلبی است که به ذهن میآید و حالا آقایان هم فرمودند ولو
این که بزرگانی که نام بردم و غیر اینها از این روایت به طور جزم استفاده فرمودند که

این روایت میفرماید باطن پاک است.



روایت دوم: (21:49)
روایت دیگری که در همین باب، مرحوم صاحب وسائل ذکر فرموده:

«وَ عنَْ علَیِ بنِْ إبِرَْاهیِمَ

این روایت در کافی شریف است. یعنی مُحَمدُ بنُْ یعَقُْوبَ عنَْ علَیِ بنِْ إبِرَْاهیِمَ

عنَْ مُحَمدِ بنِْ عِیسَى عنَْ یوُنسَُ عنَِ العْلاََءِ عنَْ مُحَمدِ بنِْ مُسْلمِِ عنَْ أحََدهِمَِا ع

همه کسانی که در سند هستند ثقه هستند، موثقند فقط اشکالی که هست این است که
محمد بن حسن بن ولید استثناء فرموده نقل محمد بن عیسی از یونس را. و گفته که آن
جاهایی که محمد بن عیسی از یونس نقل کند، آنها را استثناء فرموده از رجال نوادر
الحکمه. جوابش هم که آن جا داده شده که این دلالت نمیکند بر این که ایشان در وثاقت
محمد بن عیسی یا یونس اشکال داشته فلذا شاهدش هم این است که مرحوم صدوق که
تبعِ استادش را در این مطلب، پر است من لایحضره الفقیه که از محمد بن عیسی نقل
حدیث کرده، از یونس هم نقل حدیث کرده ولی هیچ جا محمد بن عیسی عن یونس نقل
نکرده. یعنی نقل این از او را اشکال دارد و الا وثاقت محمد بن عیسی را قبول دارد، و
وثاقت یونس را قبول دارد. نقل محمد بن عیسی از یونس در نظر ایشان محل اشکال
بوده و لعل منشأ اشکال ایشان این بود که اینها شرط میدانستند که در هنگام تحمل
حدیث باید بالغ باشد. اگر تحمل حدیث در سن عدم بلوغ باشد ولو نقل در سن بلوغ باشد
بعضیها اشکال میکردند. موقع تحمل حدیث هم باید بالغ باشد. لعل اشکال ایشان این
بوده که مثلاً محمد بن عیسی سنش جوری نبوده که وقتی از یونس میشنیده بالغ باشد.
پس بنابراین حرفهایی که از یونس نقل میکند در زمان عدم بلوغ بوده ولو بعداً که بالغ

بوده نقل کرده.

خب این مبنا را ما قبول نداریم، و بسیاری از بزرگان قبول ندارند. یادمان دادند که این
جوری نیست. بنابراین، این استثناء مضر به حال ما نیست. علاوه بر این که روایت گفتیم

در کافی شریف هم هست.

جُلِ یمََس أنَفَْهُ فیِ الصلاَةِ فیَرََى دمَاً کیَفَْ یصَْنعَُ فیِ الر

ً بینیاش را مس میکند که خیلی کار بدی است در جمع فیری دما

(داستان: (24:40)

این گفتم کاری بدی است برای این که حالا خودمانی هستیم یک وقت ابوی رضوان الله
علیه میفرمودند آن موقعها که روزهای جمعه یا پنجشنبه که تعطیل بوده، حمام گذر خان
غاصٌ من الطلاب بود. چون حمام در این اطراف خیلی کم بود. بعد مثلاً این آن را کیسه
میکشد، آن صابون میزند، آن چه میکند، آن فلان. بعد مثلاً برای کسی که طلبه نباشد و
وارد بشود یک سیمای خیلی جالبی نداشت. خب حالا چه کار کنند دلاک هم که کم بود.
آقای حائری در درس میفرمودند مواظبت این جهت را هم بکنید. چون مردم روی طلبه
خیلی حساس هستند. روی وقارش، روی وزانتش، روی این جهاتش. این وزانت و وقار هم
اثر دارد در تأثیرگذاری. طلبه هم کارش تأثیرگذاری دینی است. بنابراین یک کارهایی که



من جمله همین کار است که مکانت انسان را پایین میآورد، آدم انجام ندهد. آدم باید
حواسش جمع باشد و بعضی وقتها هم بعضی شیطانها هستند که همان موقع یک

عکسی میگیرند، و همین را هم همان موقع پخش میکنند.

أَ ینَصَْرفُِ

نماز را رها کند و برود آب بکشد؟

فقََالَ إنِْ کاَنَ یاَبسِاً فلَیْرَْمِ بهِِ وَ لاَ بأَسَْ.»[2]

حضرت فرمود این خون اگر خشک است عیب ندارد، بیندازد دور و ادامه بدهد نمازش را.
خب حالا این روایت از آن چه استفاده میشود؟ خواستند از این روایت استفاده کنند که
ً باطن عیب ندارد. چون حضرت علیه السلام فرمود آن خون اگر خشک است که خب قهرا
دستش نجس نشده و خب ولش کن. ولی اگر خشک نیست، دستت متنجس شده، آن
وقت لابد طبق قاعده میشود که اگر کمتر از درهم است یا اندازه درهم است لابأس به،

و اگر مازاد است، اشکال دارد.

به این روایت هم بر این مسأله استدلال فرموده مرحوم صاحب وسائل. آن اعلام نامبرده
ذکر نکردند ولی صاحب وسائل این را در این باب آورده و استدلال فرموده.

سؤال: ...

جواب: هر عین نجاستی نه. میته شاید اشکال داشته باشد ولی خون تا درهمش گفتند
اشکال ندارد مگر این که خون حیض و نفاس و اینها باشد که آن یک مسأله دیگری است

که معفو شاید نباشد.

سؤال: ...

جواب: روایت دوم.

سؤال: حاج آقا تقریر کامل نشد.

جواب: چون شما اشکال دارید، میگویید کامل نشد. و الا حضرت علیه السلام فرمود این
را بینداز و نمازت را بخوان. خب بینی چه شد؟ حضرت علیه السلام نفرمودند که این بینی
الان خون در آن هست یا نه؟ یک ذرهاش به دست تو آمده، و شاید بقیهاش پر باشد.

حضرت علیه السلام  نفرمودند.

پس تقریب استدلال این شد که حضرت علیه السلام بلااستفصالٍ فرمودند که اگر این که
برداشتی خشک است این را بینداز دور نمازت را ادامه بده، معنایش چیست؟ معنایش این
است که چه در بینیات الان خون موجود باشد، چه نباشد و همین بوده فقط، چه آن
بقیهای که هست تر باشد، چه آن بقیهای که هست خشک باشد، در همه این صور حضرت
علیه السلام فرموده ادامه بده نمازت را. این آنامًا هم که این خون در دستش آمده
اشکال ندارد. آن را رها کن، بینداز و نمازت را ادامه بده. پس این دلالت میکند بر این که

باطن اشکالی ندارد.

سؤال: برای نماز ایراد ندارد ولی نمیگوید که نجس هم نیست.



اشکالهـای اسـتدلال بـه روایـت دوم:
(28:36)

اشکال اول:
خب الاشکال الاشکال. این روایت هم که به آن استدلال شده اضعف است از آن قبلی.
فلذا آن بزرگان این را ذکر نکردند ولی مرحوم صاحب وسائل ذکر فرموده در این باب.
علتش این است که این جا ممکن است حضرت علیه السلام میخواهند بفرمایند دم داخل

انف مانع صلات نیست. این را دارد میفرماید.

اشکال دوم: (29:02)
ثانیاً اصلاً در این روایت نیست که داخل انف بوده. دارد «یمس انفه» و ندارد «ادخل یده».
شاید این جوری کرده و همین اطراف بیرونی و خارجی بوده. حضرت علیه السلام
ً به اندازه کمتر از میفرماید این خشک است، خشک باشد کم است. این جاها معمولا
ً درهم خواهد بود لذا حضرت علیه السلام فرمودند که اشکالی ندارد. این هم که حتما
بخواهیم بگوییم داخل بوده نه، این مطلق است. اگر بخواهد این دلالت بر طهارت بکند باید
بگوییم ظاهر هم باشد اشکالی ندارد. و حال این که این اصلاً در مقام این که طاهر است
یا نجس است نیست. این جهت از آن نمیخواهد استفاده بشود. همین جور که نماز دارم
میخوانم از جهت نماز چطور است؟ حضرت علیه السلام فرموده اشکال ندارد و سرّش
هم این است که به حساب غالب و ما یطمئن به این است که کمتر از درهم است و خب
اشکالی ندارد. ولی اگر تر باشد، معمولاً چون به آن جا و به دستش هم مالیده لذا روی هم
رفته بیشتر از درهم میشودو  از این جهت ممکن است حضرت علیه السلام بفرماید اگر

خشک است عیبی ندارد و اگر خشک نیست خب این مشکل درست میکند.

سؤال: اگر خشک نبود ...

جواب: بله مجموعش را باید حساب کند. حالا این یک مسألهای است خودش که آیا
ً حساب میشود و یا هر گلُهای که هستش باید خودش بیشتر از درهم متفرقات مجتمعا

نباشد.

روایت سوم: (30:50)
روایت دیگری که شیخنا الاستاد الحائری قدس سره و شیخنا الاستاد التبریزی قدس سره
در مبانی تنقیح العروه و صاحب وسائل به آن استدلال فرمودند روایت هفت این باب

است.

«بإِسِْناَدهِِ عنَْ مُحَمدِ بنِْ علَیِ بنِْ مَحْبوُب‏



یعنی مرحوم شیخ طوسی به اسنادش عنَْ مُحَمدِ بنِْ علَیِ بنِْ مَحْبوُب‏

اسِ بنِْ مَعرُْوفٍ عنَِ القَْاسِمِ بنِْ عرُْوةََ عنَِ ابنِْ بکُیَرٍْ عنَْ زُرَارَة عنَِ العْبَ

قاسم بن عروه توثیق خاص ندارد فقط مروی عنه آن ثلاثه هست که مرحوم شیخ طوسی
فرموده لایروون و لایرسلون الا عن ثقة. از این جهت بناء بر وثاقتش گذاشته میشود.

مَا علَیَکَْ أنَْ تغَسِْلَ ةً إنِ عنَْ أبَیِ جَعفَْرٍ ع قاَلَ: لیَسَْ المَْضْمَضَةُ وَ الاِسْتنِشَْاقُ فرَیِضَةً وَ لاَ سُن
مَا ظهَرََ.»[3]

فرمود مزمزه و استنشاق نه واجب است، نه مستحب است. آن که به گردن تو هست این
مَا علَیَکَْ أنَْ تغَسِْلَ مَا ظهَرََ». خب در این روایت ابتدائاً دو است که ظاهر را بشوری. «إنِ
احتمال است. یک احتمال این است که مربوط به باب وضو است. یعنی برای انجام وضو،
استنشاق و مزمزه نه واجب است نه مستحب است. آن که لازم است در باب وضو این
است که ظاهر را بشوری. جوف دهان را به مزمزه، باطن بینی را به استنشاق لازم
نیست بشوری. آن که بر تو لازم است بشوری ظاهر است. این میشود برای باب وضو و
اعضایی که در وضو واجب است شسته بشود را بیان میکند. حدود آن را دارد بیان

میکند. خب اگر این باشد ربطی به بحث ما ندارد.

مَا علَیَکَْ أنَْ تغَسِْلَ مَا ظهَرََ» ربطی فقط به باب وضو ندارد احتمال دوم این است که نه «إنِ
مطلق است، در همه جا آن که بر تو لازم است این است که ما ظهَرَ را بشوری، ما بطَنَ

را اصلاً شارع کار به آن ندارد. این هم احتمال دوم است.

کدام یکی از این احتمالات ظاهر است. مستدلین معظم استظهار امر ثانی را کردند.
گفتند قیدی که در عبارت نیست، ندارد فی باب الوضو. نگفته برای انجام وضو. مطلق
است. آن که بر عهده انسان است ظاهر است، و باطن شارع کاری به آن ندارد. در این
جا شارع به باطن کار ندارد. در باب معنویات به باطن کار دارد. این جا کاری به باطن

ندارد. در باب نجاسات و طهارات و اینها به ظاهر کار دارد.

مرحوم محقق تبریزی فرمودند:

«و یمکن الاستدلال لعدم اعتبار الغسل من النجاسة الخارجیة ایضاً بمثل موثقة الزرارة عن
أبی جعفر(ع) لیس المزمزة و الاستنشاق فریضة و لا سنة و انما علیک أن تغسل ما ظهر

فإنهّ لا موجب لتقیید ذلک بالغسل عند الوضو او الغسل.»[4]

موجب تقیید نیست، مطلق است. پس بنابراین به این استدلال میکنیم و این جا چون دارد
که «إنمّا علیک أن تغسل ما ظهر» یعنی آن مابطن لازم نیست بشوری چه به نجاسات
داخلیه برخورد کرده باشد چه به نجاست خارجیه. این از این جهت بهتر از آن دو روایت
قبلی هم هست. چون آن فقط برای نجاسات داخلیه بود. این اطلاق دارد. چه به نجاست
داخلیه، چه به نجاست خارجیه، باطن بر عهده تو نیست. این فرمایش این استاد بزرگ و

شیخنا الاستاد حائری قدس سره.



اشکالهـای اسـتدلال بـه روایـت سـوم:
(36:11)

آیا این استدلال تمام است یا تمام نیست؟ این استدلال هم محل غیر واحدی از اشکالات و
تأملات است.

اشکال اول:
اشکال اول همان است که در هنگام تقریب استدلال پایهاش ریخته شد. و آن این است که
این که شما استظهار میفرمایید که «إنمّا علیک» میفرمایید این مطلق است، مقید
نیست، این مطلق بودنش در این جا خلاف ظاهر هست یا لااقل احراز نمیشود چون
اطلاق محفوف به ما یتحمل القرینیه است. چون استنشاق و مزمزه برای باب وضو است.
یعنی آن چه در ذهنها میآید و انصراف دارد برای باب وضو است. استنشاق یعنی کشیدن
آب داخل بینی. و مزمزه هم یعنی اداره ماء در دهان. بگردانی آب را در دهان میگویند
مزمزه است. مرحوم محقق همدانی فرموده از بعضی روایات استفاده میشود که
مزمزه و استنشاق - شاید هر دو را فرموده - مستحب است مطلقا. بخواهی وضو بگیری،
غسُل کنی یا بخواهی وضو و غسُل نگیری هم مطلوب شارع است یعنی مزمزه و
استنشاق در صورت عادی هم مطلوب شارع است. این درسته ولی در ذهن متشرعه از
ً فی زماننا، فی مستحباتِ وضو است. وقتی مزمزه میگویند، استنشاق میگویند فعلا
ازمنتنا این جوری است و احتمال میدهیم که این سابقاً هم همین جور بوده. اصالة الثبات
فی اللغة و فی الجمل و الظهورات این را اقتضاء میکند. لااقل احتمالش را میدهیم که
همین جور که الان وقتی میگویند استنشاق، این انصراف دارد به باب وضو، در آن موقع
هم چنین بوده. خب حضرت علیه السلام میفرماید این استنشاق و مزمزه فریضه نیست،
واجب هم نیست ولی چیست؟ ولی آن که بر تو هست این که ظاهر را بشوری. خب برای
باب وضو را دارد میگوید. کیفیت وضو ساختن را میگوید. میگوید اینها واجب نیست،

مستحب هم نیست. نه واجب است، نه مستحب است هیچ کدام نیست.

سؤال: ... اصلاً در وضو نبوده. چون استنشاق مستحب است در وضو. این قرینه است که
اصلاً در وضو نبوده.

جواب: نه این دارد نفی میکند دیگر. حالا میگوییم آن را. ان شاء الله بعد روشن خواهد
شد. فی نفسه داریم حساب میکنیم.

بنابراین محتمل است که این چنین باشد اگر نگوییم ظاهرش برای باب وضو هست.
محتمل است که این چنین باشد. پس چنین ظهوری ندارد فلذا مرحوم محقق خویی که
لعل به این استدلال نفرموده و نامی از این نبرده با این که در همین باب ذکر شده و
مرحوم صاحب وسائل آورده اما ایشان استدلال نفرموده به این روایت. فلذا ایشان هم
تفصیل داده یعنی از خارجی را قبول نکرده چون اگر این روایت باشد همان طور که
مرحوم استاد فرمود هم داخلی، و هم خارجی را شامل میشود. مرحوم محقق خویی این
را قبول نکردند به خاطر این که این روایت لعل این اشکال را در نظر ایشان داشته است.



اشکال دوم: (39:36)
اشکال دوم این است که این روایت معارض دارد. روایات فراوان داریم که استنشاق و
مزمزه در باب وضو مستحب است بلکه روایات فراوان داریم که جزء وضو است منتها
جزء مستحب. تصریح شده در غیر واحدی از روایات که جزء وضو است و یا لااقل سنتی
است در مقدمات وضو. یا روایاتی داریم که مطلقا مستحب است. همانی که گفتیم
صاحب مصباح الفقیه مرحوم حاج آقا رضا فرموده مطلقا مستحب است، و سنت است.

این روایت چطور دارد میگوید نیست. این معارضه میکند با آن روایات.

میخواستم اینها را هم بخوانم که دیگر بحث در این روایت تمام بشود ولی چون وقت
گذشت حالا آدرسش را بدهم تا مراجعه بفرمایید. مرحوم حاج آقا رضا در مصباح الفقیه،
جلد سوم، صفحه 138 این بحث را شروع میکنند و دو یا سه صفحه روایاتش را نقل

میکنند ان شاء الله برای جلسه بعد.

و صلی الله علی محمد و آل محمد.

 

 

[1]. وسائل الشیعة، ج‏3، ص: 438

[2]. وسائل الشیعة، ج‏3، ص: 437

[3]. وسائل الشیعة، ج‏3، ص: 438

[4]. تنقیح مبانی العروة - کتاب الطهارة، ج3، ص: 389 - 390


