
بسمه تعالی

اعوذ بالله من الشیطان الرجیم بسم الله الرحمن الرحیم الحمد لله رب العالمین و صلی
الله تعالی علی سیدنا و نبینا أبی القاسم محمد و علی آله الطیبین الطاهرین المعصومین

لا سیما بقیة الله فی الارضین ارواحنا فداه و عجل الله تعالی فرجه الشریف.

ً ما «السلام علیک یا ابا عبدالله و علی ارواح التی حلت بفنائک علیک مناّ سلام الله ابدا
بقینا و بقی اللیل و النهار و لا جعله الله آخر العهد منا لزیارتکم السلام علی الحسین و

علی علی ابن الحسین و علی اولاد الحسین و علی اصحاب الحسین»

«یا لیتنا کناّ معهم فنفوز فوزاً عظیماً.»

«اللهم العن اول ظالم ظلم حق محمد و آل محمد و آخر تابع له علی ذلک. اللهم العن
الاصابة التی جاهدت الحسین و شایعت و بایعت و تابعت علی قتله. اللهم العنهم جمیعاً.»

مورد چهارم: ظرف غَسل (2:20)
مورد چهارم که محل بحث واقع شده که طهارت بالتبع دارد یا نه، ظرفی است که در او
شیء تطهیر شده مثل طشت یا سایر ظروفی که مغسولی در آن تطهیر شده است. در
این که آیا ظرفِ غسَل بالتبع پاک میشود یا نه، و تبعیت هم به همان معنای عامش، چهار

قول وجود دارد.

اقوال: (3:05)

قــول اول: ایــن ظــرف مطلقــا پــاک
است.

قول اول و نظریه اول این است که این ظرف پاک میشود بلافرق بین این که مِرکنَ
باشد، یعنی طشتهایی که برای خصوص شستشو تهیه شده، و یا این که غیرمرکن باشد
و سواءٌ این که آن ظرف إنغسال پیدا بکند با غسَلی که مغسول با آن شستشو میشود یا
إنغسال پیدا نکند. فی جمیع الاحوال و هم چنین در جمیع موارد، این تبعیت هست که ظاهر

عبارت کتاب عروه همین است. و نیز بسیاری از بزرگان قائل به این قول هستند.

قول دوم: پاک بودن ظرف در صورت
إنغسال با مغسول (4:05)

قول دوم این است که لایطهر الا مع الإنغسال معه. پاک نمیشود مگر این که منغسل
بشود، حالا چه مرکن و چه غیر مرکن. این هم قول دوم است. قهراً آن قولی که میگوید:
لایطهر الا مع الانغسال، دیگر منکرِ تبعیت میشود. تبعیت اصلاً وجود ندارد نه در مرکن و



نه در غیر مرکن. فقط اگر ظرف با او منغسل میشود، خیلی خب و الا فلا.

حالا یک «فتأمل» در این قول دوم میزنیم و وجه «فتأمل» را بعداً سؤال کنیم که ببینیم
چرا گفتیم «فتأمل».

سؤال: ...

جواب: حالا مجموعاً نظریاتی است که استفاده میشود.

قول سوم: تفصیل بین مرکن و غیرِ
مرکن (5:10)

قول سوم این است که تفصیل بین مرکن و غیرمرکن است که در مرکن پاک میشود چه
إنغسال پیدا بکند چه إنغسال پیدا نکند. اما در غیر مرکن، سایر ظروف، سایر چیزها، پاک

نمیشود. تفصیل بین مرکن و غیرمرکن است.

قـول چهـارم: ایـن ظـرف مطلقـا پـاک
نمیشود (5:52)

و قول اخیر این است که لایطهر حتی مع الإنغسال.

خب این مهمترین نظریاتی است که در مقام وجود دارد.

سؤال: در نظریه سوم آمده است که در غیر مرکن پاک نمیشود، یعنی حتی مع
الإنغسال؟

جواب: نه، نظرش به إنغسال نیست. این که گفتم «فتأمل» همین است که آیا این تفاوت
میگذارد یا نه. میگوید مرکن مطلقا پاک میشود اما غیرمرکن پاک نمیشود. حالا پاک
نمیشود حتی مع الانغسال یا نه، مع عدم الانغسال پاک نمیشود. پس میتواند همان

حرفی که در قول چارم هست، در این جا هم بیاید و لذا اقوال میتواند پنج تا باشد.

سؤال: ...

جواب: شما قائلین اقوال را خیلی از من نخواهید. حالا در اثناء هم معلوم میشود که
بعضی از اقوال از چه کسانی است.

خب این نظریاتی است که در مقام به نحو اجمال وجود دارد.



بررسی قول اول: (7:38)
اما قول اول که گفتم پاک است که قول مرحوم ماتن است و تبعیت را میخواهد اثبات
بکند مطلقا، به وجوه عدیدهای برای این قول میتوان استدلال کرد. همان دوازده وجهی
که در یدِ غاسل گفته شد، همان دوازده وجه الا یکی از انها که اولویت ظرف بود، در این
جا هم پیاده میشود. مِن السیره و ارتکاز عرفی، ارتکاز متشرعی و ادله دیگر. این جا
یمَْتازُ از یدِ غاسل به یک استدلال جدید. فقط این استدلال جدید را در این جا متعرض
میشویم و بقیه وزانش همان است که در آن جا گفتیم. پس با این استدلال جدید، وجوه
دال بر طهارت میشود دوازده تا چون یکی از آن جا کم میشود و این استدلال جدید

جایگزینِ همان میشود.

دلیـل جدیـد: صـحیحه محمـد بـن مسـلم
(8:38)

استدلال جدید، استدلال به صحیحه محمد بن مسلم رضوان الله علیه است. در باب دوم از
ابواب نجاسات وسایل الشیعه که این باب یک حدیث هم بیشتر ندارد، این چنین آمده:

«مُحَمدُ بنُْ الحَْسَنِ بإِسِْناَدهِِ

محمد بن الحسن یعنی محمد بن الحسن الطوسی.

ندْیِ بنِْ مُحَمدٍ عنَِ العْلاََءِ دِ بنِْ أحَْمَدَ بنِْ یحَْیىَ عنَِ السعنَْ مُحَم

که این علاء بن رزین است.

عنَْ مُحَمدِ بنِْ مُسْلمٍِ.

سند را قبلاً بحث کردیم و تمام افرادی که در این سند هستند از ثقات هستند.

تیَنِْ فإَنِْ وبِْ یصُِیبهُُ البْوَلُْ قاَلَ اغسِْلهُْ فیِ المَْرْکنَِ مَر هِ(ع) عنَِ الث قاَلَ: سَألَتُْ أبَاَ عبَدِْ الل
ةً واَحِدةًَ. غسََلتْهَُ فیِ مَاءٍ جَارٍ فمََر

بعد صاحب وسایل میفرماید:

قاَلَ الجَْوهْرَیِ المَْرْکنَُ الإْجِانةَُ

به تشدید جیم

یاَبُ.»[1] تیِ تغُسَْلُ فیِهاَ الث ال

آن طشتی که در آن ثیاب شستشو میشود.

خب در این روایت شریفه حضرت علیه السلام فرمودند: «إغسله فی المرکن مرتین».



به این روایت استدلال شده بر این که مرکن پاک است. و چون فرقی بین مرکن و غیرِ
مرکن از ظروف دیگر، نیست بنابراین از این روایت به طور کلی استفاده میشود که

ظرفی که در آن چیزی میشویند - مرکن باشد یا غیرمرکن باشد - همه پاک میشود.

تقاریب استدلال: (10:30)
برای تقریبِ استدلال به این روایت وجوهی از تقاریب وجود دارد که حالا اینها را متعرض

بشویم تا بعد بررسی کنیم.

تقریب اول:
وجه اول این هست این است که برداشت عرفی از این روایت این است که این مرکن
پاک است. چون امام علیه السلام نفرموند برو تطهیر بکن، نفرمودند برو بشور. منتها وجه
این که این پاک است، مردد است بین دو چیز. یکی این که چون مرکن، منغسل میشود
عادتاً، متعارفاً با شستن همان چیزی که در آن شسته میشود کما این که مرحوم محقق
خویی و برخی دیگر میفرمایند پاک بودنش به خاطر این جهت هست. خب یک وجهش
إنغسال مرکن است. و یک وجه دیگر هم این است که معلوم نیست به خاطر إنغسال
باشد. چون همه جا و همه وقت و در همه شرایط همه جای آن طشت که منغسل
نمیشود. امر مردد است بین این که وجه طهارت مرکن که از این روایت استفاده
میشود إنغسال مرکن است یا طهارت بالتبع است. پس وجه طهارت مرکن، مردد بین
الامرین است. این تردد به واسطه روایت عمار زایل میشود و امر متعین میشود که به
خاطر تبعیت است. چون در روایت عمار که آن را هم قبلاً خواندیم در باب 53 از ابواب

نجاسات، حدیث 1آمده است:

«مُحَمدُ بنُْ الحَْسَنِ بإِسِْناَدهِِ عنَْ مُحَمدِ بنِْ أحَْمَدَ بنِْ عنَْ أحَْمَدَ بنِْ یحَْیىَ عنَْ أحَْمَدَ بنِْ الحَْسَنِ
اباَطیِ عنَْ أبَیِ عبَدِْ ارٍ السَقِ بنِْ صَدقَةََ عنَْ عمعنَْ عمَْروِ بنِْ سَعیِدٍ عنَْ مُصَد ِبنِْ علَی

ةً یغُسَْلُ کیَفَْ یغُسَْلُ وَ کمَْ مَر ً هِ(ع) قاَلَ: سُئلَِ عنَِ الکْوُزِ وَ الإْنِاَءِ یکَوُنُ قذَرِا الل

چند بار باید بشورند، چه جوری بشورند؟

اتٍ قاَلَ ثلاََثَ مَر 

از نظر کمّیت حضرت علیه السلام فرمود سه بار و از نظر کیفیت میفرماید:

کُ فیِهِ فیِهِ المَْاءُ فیَحَُر یصَُب 

آب میریزند در آن ظرف یا در آن کوزه و بعد حرکتش میدهند که همهی جوانب آن کوزه
و آن ظرف را بگیرد.

 ثمُ یفُْرَغُ مِنهُْ

بعد آن آب را میریزند بیرون.

 ثمُ یصَُب فیِهِ مَاءٌ آخَرُ



یک ماء جدید دو مرتبه میریزند داخل آن ظرف.

کُ فیِهِ ثمُ یفُْرَغُ ذلَکَِ المَْاءُ فیَحَُر 

باز آن آب را میریزند دور. یعنی از آن جدا میکنند.

کُ فیِهِ ثمُ یفُْرَغُ مِنهُْ وَ قدَْ طهَرَُ»[2] فیِهِ مَاءٌ آخَرُ فیَحَُر یصَُب ُثم 

از این روایت هم استفاده میشود که انفصال لازم است. چون آخری را هم فرمود:
«یفرغ منه ثم و قد طهر». پس کیفیت هم این چنین است.

خب پس تقریب استدلال این میشود که روایت محمد بن مسلم امرش دائر بود که
طهارت این مرکن یا از باب إنغسال است و تطهیر مستقل است در کنار آن مغسول و یا
به خاطر تبعیت است. این روایت کاشف میشود از این که به خاطر إنغسال نیست. چرا؟
چون اگر به خاطر إنغسال بود باید سه مرتبه شسته میشد و حال این که «إغسله فی
المرکن مرتین» فرمود. اگر إنغسال بود، قانونِ ظرف این است که سه بار باید شسته

بشود. و گفتیم که وقتی مرکن حکمش این شد، بقیه هم حکمش همین است.

پس بنابراین ولو فی بدایة الامر روایت محمد بن مسلم وجهش مردد بین الامرین است اما
به برکت روایت عمار روشن میشود که وجه طهارت مرکن، إنغسال نیست بلکه تبعیت
است. بنابراین به ضمّ این روایت به آن روایت اثبات میشود تبعیت ظرف نسبت به

مغسول.

تقریب دوم: (15:42)
تقریب دوم این هست که روایت محمد بن مسلم امرش دائر بین این دو تا است. اگر از
باب إنغسال بخواهد بگوید پاک میشود، معارضه میکند با روایت عمار. روایت عمار
میگوید سه بار برای تطهیر لازم است و این میگوید همان دو بار کفایت میکند. پس
بینشان معارضه میشود. اما اگر طهارت مرکن از باب تبعیت باشد دیگکر این دو روایت
با هم تعارض ندارند چون روایت عمار میگوید با تطهیر مائی اگر بخواهد پاک بشود سه
بار است. تبعیت جدا است. تبعیت، تطهیر بالماء نیست. خب اذا دار الامر در یک روایتی که
جوری معنا بشود و مراد از آن باشد که معارضه میکند با روایت آخری یا معنایش جوری
باشد که معارضه نمیکند، این جا گفته میشود که قاعده اقتضاء میکند آن معنایی که
منجر به معارضه نمیشود، مراد باشد. مثل همان حرفی که زدند اذا الامر بین التخصیص و
التخصص قائل به تخصص میشویم تا این که تخصیص لازم نیاید. نخواهیم یک روایتی را،
یک دلیلی را از عمومش دست برداریم. به آن عمومی که دلالت میکند عمل کرده باشیم.
در این جا هم اگر معارضه کنند، هر دو از کار میافتند مگر این که روایات باب علاج بیاید
کاری بکند. اما اگر معنای تبعیت بکنیم، این سر جای خودش است و آن هم سر جای
خودش است. و این یک قاعده اصولیه است که اگر حدیثی داریم یک جور مراد باشد
ً عن التعارض آن معارضه میکند و جور دیگری مراد باشد معارضه نخواهد کرد، خروجا

معنایی را باید انتخاب کرد که منجر به تعارض نمیشود.

سؤال: ...



جواب: یعنی جمع عرفی دارند؟ اگر جمع عرفی دارند که تعارضی ندارد. اما اگر جمع
عرفی نداشته باشند، خب این معنا بکنیم معارضه میکند و آن معنا بکنیم معارضه

ً ما تقریبها را داریم میگوییم و حالا اینها را تصدیق که نکردیم. نمیکند. فعلا

این هم یک راهی است برای استدلال به این روایت که ما اینها را در ادله قبل نداشتیم.

تقریب سوم: (18:28)
تقریب سوم تقریبی است که محقق خویی قدس سره در تنقح جلد 4، صفحه 75 بیان
کردند. و آن دلالت التزامیه روایت محمد بن مسلم است. حضرت علیه السلام فرمود: دو
بار بشور پاک میشود. این پاک شدن لباس در مرکن دو بار، یدلّ بالدلالة التزامیه بر این
که آن مرکن هم پاک شده، چون اگر آن مرکن پاک نشود، منجر میشود به نجاست آن
ثوب. چون «کل متنجس منجسٌ». پس طهارت آن ثوب در مرکن یدلّ بر طهارت آن

مرکن و الا لازم میآمد که خود لباس هم متنجس باشد. فرموده است که:

«فإنّ مقتضی صحیحة محمد بن مسلم «اغسله بالمرکن مرتین» هو الحکم بطهارة الإناء
ً لأنهّا دلت علی أنّ ثوب المتنجس یطهر بغسله فی المرکن مرتین و لازمه الحکم ایضا
بطهارة المرکن ایضاً بذلک و الا لم یصح الحکم بطهارة الثوب حینئذٍ لملاقاته المرکن و هو
باقٍ علی نجاسته علی الفرض فالحکم بطهارة الثوب فی الصحیحه یدلّ بدلالة التزامیة

علی طهارة المرکن بالتبع ایضاً.»[3]

تقریب چهارم: (20:26)
تقریب چهارم این است که این دلالت التزامیه درست نیست و ما به این معتقد نیستیم.
چون ممکن است این، مثلاً نجسِ غیر منجس باشد، پس دلالت نمیکند که آن پاک است.
اما در عین حال به اطلاق مقامی میگوییم پاک است نه به دلالت التزامی. چون متداول
بین مردم این است که لباسی که میشورند در آن طشت و  بعد که کار تمام شد، طشت
را جدا نمیروند آب بکشند. حالا این پیاز داغها که من اضافه به آن میکنم برای جا افتادن
این تقریب است. در کارهای شخصی خودشان این جوری. این مسأله چون یک عادت
راسخهای در عرف هست، مانع میشود از توجه به آن ضوابط شرعیهای که گفته
«المتنجس منجسٌ» و هکذا. کأنّ یک غفلتی است. گاهی سیرههای راسخه این چنینی
ً مردم حتی طلاب ً یکی از گرفتاریهای نماز جماعتها این است که معمولا است. مثلا
میدانند مأموم باید بعد از امام به سجده برود، بعد از امام باید به رکوع برود، جلوتر از او
ر نباید برود.، اما حالا شما یک وقت بایست نگاه کن و ببین چقدر به این عمل میشود. مکب
یا امام میگوید الله اکبر و هنوز تکبیرش تمام نشده، آنها در رکوع هستند. امام بعد از
این که تکبیرش تمام شد تازه حالا میخواهد برود رکوع یا سجده. این عادت که شخص
خودش که نماز میخواند دیگر آن حالت انتظاری را ندارد با این که آن مسائل را بلد هم
هست، خودش هم شاید بارها گفته ولی در عمل غافل است که این الان منطبق بر آن
ً کأنّ چنین ضوابط نیست. حالا این جا هم همین جوره. این دأبِ خارجی خودشان اصلا
حرفهایی نیست که «المتنجس منجسٌ». لباس را میشورند و طشت را هم یعاملون

معه معاملة الطهارة. فلذا ایشان میفرماید:



«و لو سلمّنا جواز التفکیک

بگوییم ثوب پاک است و آن مرکن نجس است. ملازمه بین این دو نیست.

بین المرکن و الثوب المغسول فیه من حیث الطهارة و النجاسة،

اگر این را هم قبول بکنیم میگوییم

فسکوت الامام (ع) و عدم تعرضه لوجوب غسَل المرکن بعد الغسلة الأولی و الثانیة یدلّ
علی طهارة المرکن بعد الغسلتین. لأنهّ لو کان باقیاً علی نجاسته لأشار علیه السلام الی

وجوب غسَله بعد غسَل الثوب لامحالة.»[4]

اگـر نجـس بـود و چـون اینهـا هـم تـوجه ندارنـد، حضـرت علیـه السلام لامحـاله ارشـاد
میفرمودند. میشود اطلاق مقامی. مقام مقامی است که چون غفلت عمومی وجود دارد
در اثر آن دیِدنَ و سیطرهی آن دیِدنَ بر افعال مکلفین، اگر حکم غیر این است که اینها
دیدنشان بر آن قرار گرفته، امام علیه السلام باید تنبیه بفرماید و این که نفرمودند،

اطلاق مقامی اقتضاء میکند که مرکن پاک است.

به این اطلاق مقامی هم محقق حکیم قدس سره استدلال فرموده و مرحوم محقق خویی
ً ذکر هم در مقامِ تقریب بیان کردند ولو این که ایشان مناقشه کردند که مناقشات بعدا

میشود.

تقریب پنجم: (24:50)
همین جا بیان شیخنا الاستاد حائری قدس سره هم زمینه بهتری پیدا میکند که ایشان
فرمود اگر دو موضوع با هم ملازمه دارند، و مولی در مقام بیان حکم یکی برآمد به
شرطی که آن موضوع آخر هم محل ابتلاء باشد، عرف قضاوت میکند که حالا که این
ً در مقام بیان آن هم هست که اگر حکمی گوینده در مقام بیان این موضوع آمده، حتما
داشته باشد بگوید. در این جا امام علیه السلام دارد حکم آن مغسول فی المرکن را بیان
میکند. اما مغسول فی المرکن با خود مرکن ملازمه دارند و به آن مرکن هم نیاز هست و
مورد ابتلاء است. و حالا که امام علیه السلام در مقام بیان حکم آن مغسول برآمده، عرف
حکم میکند پس در مقام بیان حکم مرکن هم اگر حکمی داشته باشد، هست. یک قضیه
شرطیه است. اگر حکمی داشته باشد، در مقام بیانش هست. و حال آن که میبینیم
چیزی نگفته و این نگفتن معلوم میشود حکمی ندارد و الا خلف آن قضیه شرطیه لازم

میآید.

این هم بیان پنجم است و إن شئت بگویید همان بیان چهارم دو تقریب دارد. یعنی اطلاق
مقامی را به دو تقریب میشود بیان کرد. یکی آن تقریب مشهور و متداول و یکی هم به
تقریب شیخنا الاستاد که یک مقدمهای اضافه کردند برای در مقام بیان بودنش. چون بنا بر
آن تقریب مشهور، این سوال هست که شما از کجا میگویید این مقام، مقام بیان است.
یک سؤال این چنینی بنابر آن تقریب مشهور هست. اما ایشان مقام بیان بودن را با آن
مقدمه اثبات میکند. و حالا که در مقام بیان هست، پس نفرموده است. پس بنابراین
کاملتر میشود بیان محقق حائری قدس سره در این مقام. این چهار تقریب یا پنج

تقریبی که در این جا وجود دارد.



در بعض تعابیر هست که این روایت ظهور دارد و دیگر باز نکردند. از کلمهی «ظهور»
استفاده کردند. مثلاً بعضی تعابیر مرحوم سید حکیم قدس سره و یا مرحوم شهید صدر
قدس سره در مقام تقریب فرمودند که روایت ظهور دارد. ظاهر این است که این کلمه
ظهور بازگشتش به یکی از همین امور گفته شده است. نه این که یک مطلب جدیدی و

حرف آخری بوده باشد.

اینها تقاریبی است که در مقام وجود دارد.

حالا آیا این تقاریب درست یا نه؟

بررسی تقریب اول: (27:47)
ن است و کاشف از خب تقریب اول گفت که مردد بین الامرین است و روایت عمار معی
این است که از آن راه نیست، بلکه از این راه تبعیت است. یعنی به خاطر انغسال نیست

بلکه به خاطر تبعیت است.

چون این تقریب اول و دوم را که ذکر کردیم در کلمات نیست. اگرچه حالا ممکن است یک
جملهای یا یک کلمهای باشد اما این تقریب بیان نشده. منتها فرمایشاتی بزرگان دارند که
آن فرمایشات جواب این تقریب هم ممکن است بگوییم میشود که باید مورد بررسی

قرار بگیرد.

اشکال اول: (28:44)
خب اینها میفرمایند که مردد نیست. خانه از پایبست ویران است. مردد نیست تا آن
ن باشد. در همه جاها ینَغْسَِل. و مرکن چون اخص از آن ظرف و روایت عمار بخواهد معی
کوز است بنابراین این روایت که دارد میگوید دوبار بشورد، تخصیص میزند آن روایتی را
ن مراد جدی از عمار است، نه که میگوید سه بار بشور. پس روایت محمد بن مسلم مبی
ن مراد جدی از محمد بن مسلم باشد. از روایت محمد بن مسلم این که روایت عمار مبی
در مرکن استفاده میشود که این دو بار إنغسال همیشگی که برای مرکن درست
میشود، مرکن را پاک میکند. این تخصیص میزند روایت عمار را که در کوز و ظرف
مطلقا فرمود سه بار. عن الکنوز و الإناء یکون قذراً. این یک بیان است که حالا توضیح
میدهم. یک بیان دیگر هم این است که اصلاً روایت محمد بن مسلم با روایت عمار تباین
دارند چون دو تا موضوع مختلف هستند و به هم ربطی ندارند. نه این، آن را توضیح

میدهد و نه آن، این را توضیح میدهد.

توضیح ذلک:

مرحوم محقق خویی میفرماید که مرکن در لغت عرب یعنی همان طشت. اما إناء،
مطلقِ ظرف نیست. إناء یعنی ما اعُِد للأکل و الشرب یا آن که مقدمهی اکل و شرب
است مثل قابلمه و ماهیتابه که معدّ برای خود اکل و شرب باشد یا مقدمهی آن باشد. غذا
در آن درست میکنند. و به قول ایشان ما واژهی مرادفِ فارسی کلمهی إناء را خبر

نداریم که چه میشود. إناء در لغت عرب، فارسیاش چه چیزی میشود.



سؤال: ...

جواب: مثلاً یک وقتی جناب آقای حسنزاده دام ظله در بحث اشارات که ما خدمتشان
مشرف میشدیم فرمودند مثلاً کأس را ترجمه میکند به ظرف ولی خب این هم عربی
است. ایشان در آن جا میگفت کأس فارسی واقعیاش آوند است که الان لغتِ مهجور
است. ولی فارسیاش آوند است. حالا این تخصص ایشان است در ادب فارسی و عربی.

فلذا است که ایشان میفرماید در باب حرمت استعمال إناءِ فضه و ذهب، چون واژهی
«اناء» موضوع آن حرمت واقع شده فلذا فقط به همینها بسنده میکنیم یعنی آن که معدّ
برای اکل و شرب است یا مقدمه آن است، اما اگر کسی طشت طلا داشته باشد و در آن
لباس بشورد، نمیگوییم حرام است. یا در طشت طلا حالا یک وقت یک چیزی را بیاشامد.
آن که لایعدّ برای این. پس بنابراین مرکن، غیر اناء است و شامل اناء نمیشود. خب شما
اگر در روایت عمار که عرض کرد خدمت امام علیه السلام، سألتُ عن الکوز و الإناء،
ً میخواهد بگوید ظرف و سائل از باب مثال بگوئید که عطف کوز به اناء یعنی مجموعا
اینها را گفته. سألته عن الکوز و الإناء یعنی ظرف چون عطف کرده اینها را. خصوص
اناء را سؤال نکرده و خصوص کوز را سؤال نکرده. پس میشود عام. و وقتی عام شد،
این روایت مرکن خاص است چون یک موضوع خاصی را دارد میگوید. خب ما ملتزم
میشویم به تخصیص. با همین مطالب وجه تفصیل بین مرکن و غیرمرکن مشخص

میشود.

خب ما میگوییم در مرکن با دو بار شستن پاک میشود و در بقیه ظرفها باید سه بار
بشورید البته اینها با آب قلیل است. بنابراین، این که شما گفتید آن روایت عمار تردید ما
را در این ناحیه از بین میبرد، تمام نیست. این روایت محمد بن مسلم دلالت میکند که

مرکن پاک است برای إنغسال و إنغسال هم با همان دو بار در این جا انجام میشود.

و اما اگر بگوییم که آن روایت عمار که میگوید کوز و اناء، ما از آن یک جامع در
نمیآوریم که میخواهد بگوید ظرف.

سؤال: ...

جواب: نه باز فرد اناء نیست مگر اناءِ فارسی. ولی در عربی به کوز نمیگویند اناء.

حالا اگر شما این جوری بیایید بگویید که ما در آن جا جامع از آن نمیفهمیم. این فهم
عرفی را ما قبول نداریم که میگوید سألت عن الکوز و الإناء یعنی ظرف. نه، خصوصیت
میفهمیم. خب اگر خصوصیت میفهمیم، دیگر متباین هستند. و روایت محمد بن مسلم

ربطی به روایت عمار ندارد.

پس بنابراین تقریب اول که میخواست بگوید به برکت ضمّ آن روایت به این روایت،
تبعیت مرکن را میفهمیم و بعد بیاییم الغاء خصوصیت مرکن بکنیم و میگوییم بقیه

ظرفهای غسَل هم پاک میشود، تمام نیست به این بیانی که گفته شد.

این اشکال اول بود.

سؤال: ...



جواب: بله. اما مشخص نمیکند که للتبعیه هست.

سؤال: ...

جواب: بله چون مرحوم محقق خویی میگوید که میدانیم إنغسال هست.

جواب اشکال اول: (36:53)
ً این بیان ایشان همان در این جا محقق تبریزی قدس سره یک بیانی دارند که قهرا

تخصیص را و هم آن تباین را از بین میبرد.

ایشان فرموده است که قبول داریم مرکن معنایش با اناء فرق میکند. ولی درروایت
مرکن یک قرینهای هست که معلوم است مرکن خصوصیت ندارد. پس این روایت مرکن
اخص مطلق نمیشود و یا موضوعش مباین با آن نمیشود. آن قرینه چیست؟ حضرت
علیه السلام فرمود: «اغسله فی المرکن مرتین و إن غسلته فی الماء الجاری فمرة
واحدة». از این جمله بعد میفهمیم امام علیه السلام میخواهد بفرماید اگر با قلیل
میشوری دو بار و اگر با ماء جاری میشوری یک بار. نظر به این است که با چه
میشوری. آن آبی که با آن میشوری قلیل است یا جاری است، حالا ظرفش هر چه
میخواهد باشد. این مرکن که گفته شده از باب این است که معمولاً وسیلهی شستشو با
آبِ قلیل طشت است. این که میگوید اگر در طشت با آب قلیل میشوری دو بار و اگر با
آب جاری میشوری یک بار، این طشت از این باب ذکر شده است. مثل امروز که خانمها
دیگر معمولاً در طشت و اینها که نمیشورند بلکه با ماشین لباسشویی میشورند. الان
مسألهگو چه میگوید؟ یا مرجع چه میگوید؟ میگوید اگر با ماشین لباسشویی میشوری
این جور و الا آن جور. این ماشین لباسشویی را که میگوید، نمیخواهد بگوید خصوصیت
دارد بلکه چون آن که متداول است و الان به کار گرفته میشود، این لباسشویی است.
پس این که میگوید «اغسله فی المرکن مرتین و إن غسلته فی الماء الجاری فمرة
واحدة»، به قرینه جملهی بعد میفهمیم که مرکن خصوصیت ندارد. اگر جمله بعد نبود،
خب ما قرینه نداشتیم و میگفتیم لعل مرکن خصوصیت دارد اما با توجه به جمله بعد،
حضرت علیه السلام میخواهد بفرماید ملاک این است که اگر با آب قلیل میشوری دو
بار و اگر با آب جاری میشوری یک بار و حالا ظرفش هر چه میخواهد باشد. تفصیل بین

قلیل و جاری است.

سؤال: باید از دو جهت تفصیل بشود. هم مرکن و غیرمرکن و هم قلیل و جاری.

جواب: بله این حالا فرمایش ایشان است. شما ممکن است بگویید اگر این جور است
امام علیه السلام یک چیز را جا گذاشتند. اگر ما فقط آب قلیل و جاری داشتیم، خوب بود.
ولی ما کر هم داریم. بئر هم که داریم، باران هم که داریم. اگر ما در عالم دو تا آب

داشتیم جاری و قلیل، خوب بود.

حالا این کلام ایشان است.

حالا دیگر وقت گذشته و یک توضیحی میخواهد که آیا فرمایش ایشان درسته یا خیر؟

اگر فرمایش استاد قدس سرّه درست باشد بنابراین دیگر آن دو تا جوابها تمام نمیشود.



چون دیگر موضوع یکی میشود و دیگر اخص مطلق نمیشود تا تخصیص بزند و یا مباین
نمیشود.

و صلی الله علی محمد و آل محمد.

 

 

[1]. وسائل الشیعة، ج3، ص: 397

[2]. وسائل الشیعة، ج3، ص: 496 - 497

[3]. التنقیح فی شرح العروة الوثقى، الطهارة، ج3، ص: 87

[4]. التنقیح فی شرح العروة الوثقى، الطهارة، ج3، ص: 87


