
لازم به ذکر است: متن ذیل پیاده شده
از صــوت درس میباشــد و هیچگــونه
ویرایشی روی آن اعمال نشده است.

اعوذ بالله من الشیطان الرجیم

بسم الله الرحمن الرحیم، الحمد لله رب العالمین و صلی الله تعالی علی سیدنا محمد و
آله الطیبّین الطاهرین المعصومین، لاسیمّا بقیۀ الله فی الأرضین اروحنا فداه و عجل الله

تعالی فرجه الشریف

بحث در دو مقام تنظیم شده است؛ مقام اول که پایان یافت «فی السیر الواقعة فی
طریق استنباط الحکم الشرعی» بود. سیرههایی که در طریق استنباط حکم شرعی واقع

میشد.

مقام ثانی «فی السیر المرتبطة بموضوع حکم الشرعی» سیرههایی که ما به آن استنباط
حکم شرعی نمیکنیم ولی این سیرهها با موضوع حکم شرعی ارتباط دارد. موضوع، با آن
ارتباط دارد، حالا این ارتباطش به چه نحوی هست بیان خواهیم کرد. پس با حکم و

استنباط حکم ارتباط ندارد، با موضوع حکم شرعی ارتباط دارد.

ارتباط سیره با موضوع حکم شرعی به سه نحو تصویر میشود؛ نحو اول این است که
خود سیره موضوع واقع شده، اصلاً خود سیره موضوع حکم شرعی است، مثل این که
فرموده است مثلاً سیره مردم را بر فلان امر از بین ببر، یک سیرهای در خارج هست
شارع دستور بدهد بگوید این سیره را برانداز، خب خود سیره موضوع حکم شرعی واقع
شده، یا بفرماید این سیرهای که موجود است نگذار از بین برود، پس خود سیره مورد

حکم شرعی واقع شد، این یک قسم.

قسم دوم؛ این است که نه، در تحقق موضوع حکم شرعی دخالت دارد، موضوع یک چیز
دیگری است اما این سیره در تحقق آن و پیدایش آن در عالم تکوین اثر دارد. این هم یک

قسم.

س: …

ج: نه سیره عقلایی.

این سیره عقلایی در حقیقت چه میکند؟ در حقیقت موضوعسازی میکند، ارتباطش با
موضوع حکم شرعی این است؛ خود موضوع حکم شرعی نیست مثل اولی اما آن چیزی
که موضوع حکم شرعی است این آن را میسازد مثلاً از باب مثال؛ گاهی سیره عقلاء...
ً عرض میکنیم. گاهی سیره عقلاء ظهور که اینها مثالهایی دارد که مثالهایش را بعدا
درست میکند، این احتفاف کلام به این سیره باعث میشود که این کلام چنین ظهوری
پیدا کند، خب ظهور خودش موضوع حکم شرعی است، موضوع حجیت است. ظهور غیر
از سیره است، ظهور موضوع حکم شرعی است که چی باشد؟ حجیت باشد، شارع جعل
حجیت کرده برای ظهورات، حالا گاهی سیره عقلائی که کنار یک سخنی قرار میگیرد این



سیره عقلایی به آن کلام چه میدهد؟ ظهور میدهد، ظهورسازی میکند که این ظهور
خودش موضوع حجیتی است که حکم شرعی باشد.

پس گاهی.... قسم دوم این است که سیره موضوعسازی میکند برای موضوعی که
موضوع حکم شرعی است.

سوم؛ گاهی سیره عقلاء نه خودش موضوع حکم شرعی است، نه موضوعسازی میکند
اما کشف از وجود موضوع حکم شرعی میکند، کاشف از وجود موضوع حکم شرعی
است. ارتباطش در این حد است، مثل این که بینهّ مثلاً. بینهّ میآید میگوید این آب کرُ
هست، موضوع حکم شرعی چیه؟ کریتّ آب است برای عدم انفعال، برای این که اگر
چیزی را با آن شستی پاک میشود، کرُ موضوع حکم شرعی است، بینهّ چه کار میکند؟
نقش بینهّ چیه؟ میآید برای ما اثبات میکند که این موضوع وجود دارد. گاهی سیره هم
همین کار را میکند؛ موضوع حکم شرعی یک چیز است، سیره میآید اثبات میکند که
شما بدان این موضوع وجود دارد. پس سه قسم شد. این مباحث مقام ثانی برای بیان و
تبیین این هست که گاهی سیره در راستای استنباط حکم شرعی واقع نمیشود بلکه در
چی واقع میشود؟ در ارتباط با موضوع حکم شرعی است إما به نحو اول که خودش
موضوع است، إما به نحو دوم که خودش موضوع نیست ولی موضوعساز است، یک چیزی
که آن موضوع است، این آن را میسازد. سوم؛ این که نه، نه خودش موضوع است، نه

موضوعساز است ولی کاشفٌ عن الموضوع.

س: ...

ج: دیگه موضوع نیست بله.

س: ...

ج: موضوع حکم شرعی نیست که نیست دیگه.

س: نقش سیره است دیگه.

ج: نه، نیست یعنی چی؟

س: سیره نفی موضوعیت کرده از این موضوع.

ً راجع به ً أو نفیا ج: حالا من تصویری به این ندارم شما بگویید موضوع حکم شرعی اثباتا
این.

خب میفرماید: «فی السیر المرتبطة بموضوع الحکم الشرعی» سیرههایی که ارتباط
دارند، یک نحو ارتباطی با موضوع حکم شرعی دارند «یبحث فی هذا المقام حول السیر
المرتبطة بموضوع الحکم الشرعی فإنّ هذه السیر تنقسم بشکلٍ رئیسیٍ الی اقسام»
بشکلٍ رئیسی میگوییم یعنی اقسام مهمه را میخواهیم بیان کنیم، ممکن است اقسام

دیگری هم وجود داشته باشد آنها مهم نیست بیان نمیکنیم.

ً للحکم «القسم الأول ما یکون» آن سیرههایی که میباشد «بنفسه» خودش «موضوعا
الشرعی قد تکون السیرة العقلائیة بنفسها موضوعاً للحکم الشرعی» مثل کجا؟ «کما اذا
أمرَ المولی بنقض السیر الفاسدة» گفت این سیرههای فاسده را که توی جامعه هست



برانداز، بشکن، نقض کن، بشکن. «أو نهی عن النقض السیر الصالحة» یا یک سیرههای
صالح و درست و خوبی هست نهی میکند میگوید اینها را نشکنی، اینها را از بین نبری،
بگذار اینها پایدار بماند. خب این جا خود سیره را موضوع حکم قرار داده، حالا یا موضوع
امر یا موضوع نهی. «مثل قول امیرالمؤمنین(ع)» به حسب آن چه که در نهجالبلاغه از آن
ةً صَالحَِةً عمَِلَ بهِاَ صُدوُرُ هذَهِِ الأْمُة» نقض نکن وجود مبارک نقل شده «وَ لاَ تنَقُْضْ سُن
روش و دأب و سیره صالح و خوبی را که عمل نمودهاند به آن سیر صدور این امت؛
کسانی که صدرنشین امت هست مثل سلمان، مثل ابوذر، مثل چی مثل چی، این سیرهها
را که اینها هم به آن عمل کردهاند اینها را نقض نکن، نگذار از بین برود. خب خود سیره

پس موضوع حکم واقع شده.

س: ...

ج: بله، این موضوع که این جا میگوییم بله نقض سیره، این حرمت نقض آمده روی چی؟
حرمة النقض آمده روی سیره، خود سیره.

«عمَِلَ بهِاَ صُدوُرُ هذَهِِ الأْمُة وَ اجْتمََعتَْ بهِاَ الأْلُفَْةُ» این سیرههایی که الفت و انس و یگانگی
ةُ» و براساس آن سیرهها عِی مردم به واسطه آنها اجتماع پیدا کرده «وَ صَلحََتْ علَیَهْاَ الر
ةً» و پدید نیاور سنتی را که «تضَُر بشَِیْ‏ءٍ مِنْ مَاضِی تلِکَْ رعیت صالح شده «وَ لاَ تحُْدثِنَ سُن
ننَِ» سنتهایی که ضرر میرساند به آن سنن گذشتهای که صالحه بود، آنها را از بین الس
میبرد، آنها را احداث نکن پدید نیاور، خب باز میبینید که این هم خود سنت چی واقع

شده؟ مورد حکم واقع شده.

القسم الثانی:

س: من سن سنة حسنة؟؟

ج: بله، آن هم دارد امر میکند به این که یک سنت حسنهای را... البته اگر آن سنت به
معنی روش باشد، اما اگر آن سنت یعنی کار خوب، نه حالا روش همگانی نه.

س: ...

ج: نه، امت مسلمان بعضی سیرههایشان سیرههای عقلایی است که دارند، بما أنهّم عقلاء
دارند نه بما أنهّم متشرعون، این سیره خوبی بوده که اینها داشتند، ممکن است از سابق
هم بوده، از جاهلیت و زمانهای گذشته در بین اینها بوده، میگوید این سنتهای خوبی

که در بین اینها بوده اینها را از بین نبر.

س: ...

ج: حالا این جا فقط میخواهیم مثال بزنیم برای همین که پس سیره موضوع حکم واقع
شده، همین.

س: ...

ج: نه نه، متشرعه نمیشود.

س: ...



ج: بله، یعنی این سیرهای که صدور امت به آن عمل کردند ولو عقلایی بوده ولی اینها
عمل کردند این کاشف از حسن و خوبی آن هست، اینها را از بین نبر، خود این سیرهها

را از بین نبر.

«القسم الثانی: ما له دخلٌ فی تنقیح الموضوع و تحقیق الموضوع ثبوتاً» یعنی واقعاً، در
عالم واقع و خارج. آنهایی که دخل دارند در منقح شدن موضوع و محقق شدن موضوع
در عالم ثبوت و واقع و خارج. «قد تکون سیرة العقلائیة منحقة للموضوع و محقق له
للموضوع ثبوتاً» یعنی واقعاً و فی الخارج. «و إن لم ینحصر تحقق الموضوع فیها» اگرچه
راه تحقق آن منحصر در این سیره نباشد، از راههای دیگر هم میشود ولی بالاخره این،
این نقش را دارد «و إن لمینحصر تحقق الموضوع فیها بل قد یتحقق بغیرها ایضاً» مثل
همان مثالی که زدم؛ سیره گاهی ظهورسازی میکند، خب غیر سیره هم ظهورسازی
میکند مثل قرائن دیگه، راه منحصر به سیره نیست ولی بالاخره سیره هم یکی از آن
اسبابی است که ظهورسازی میکند. حالا این سیرهای که ظهورسازی میکند خودش
مورد حکم شرعی نیست، آن چیزی را که میسازد که آن ظهور باشد آن موضوع حکم

شرعی است که حجیت باشد.

«بل قد یتحقق بغیرها ایضاً» گاهی آن موضوع به غیر آن سیره هم تحقق پیدا میکند نیز
«و هو علی قسمین» اینهایی که محقِق موضوع هستند، مثبتِ موضوع... مثبتِ یعنی....
معنای مثبتِ آن معنای ایجادکنندگی، نه کاشف. «ما له دخلٌ فی تنقیح الموضوع» و

آفرینش موضوع این خودش علی نحوین است:

«النحو الأول ما یتدخّل فی تنقیح و موضوع و تحقیق الموضوع بتمامه» در مقابل آن نحو
ثانی که جزء موضوع را درست میکند. اینهایی که موضوعساز هستند دو قسم هستند؛
گاهی کل موضوع را درست میکند، گاهی جزء موضوع درست میکند. حالا آن که کل

موضوع را درست میکند فعلاً بحث میکنیم:

«الأول ما یتدخل فی تنقیح و تحقیق الموضوع بتمامه بأن تکون السیرة العقلائیة محققِةٌ
ً لفردٍ حقیقیٍ من افراد موضوع الحکم الشرعی» حالا «سواءٌ أن کان ذلک الفرد فرداً حقیقا
له فی طول الإعتبار کمالیة نقد الإعتباری المتحقق باعتبارهم أو بتقبلّهم لإعتبار الجهة
المصدرة له أو کان فرداً حقیقاً له ابتدائاً» حالا این جا به این نکته هم توجه میدهد در این
مثال که خب این سیره میآید فرد حقیقی درست میکند، افراد حقیقی درست کردن
گاهی در طول اعتبار عقلایی است، گاهی نه در طول اعتبار عقلایی نیست. حالا این دومی
که در طول اعتبار عقلایی نیست را مثال بزنیم که آن روشنتر بشود. مثلاً شارع گفته «آلة
القمار» خرید و فروش آلت قمار حرام است یا فرموده است نگهداشتن آلت قمار حرام
است. آلت قمار یعنی چی؟ میبینیم در فقه معنا شده؛ آلت قمار ما تعُورف القمار به، آن
که متعارف شده قمار به آن. خب این ما تعورف القمار به، به چی درست میشود؟ به
این که سیره قماربازها و مردمی باشد که اگر بخواهند قمار کنند با اینها قمار میکنند.
این سیره که با این چیزها قمار میکنند این سیره چیه؟ موضوعساز است، احتیاج به
اعتبار هم ندارد، همین که سیره قماربازها و مردم، همه مردم اگر بخواهند قمار کنند با
این آلات قمار مثلا تیله فرض کن که سابقاً بوده، حالا دیگه نمیدانم، و شطرنج مثلاً اگر
آلت قمار باشد، و مرحوم امام میگویند این از آلت قمار بودن مثلاً بیرون رفته در عصر

ما، یک زمانی بوده، مادامی که آلت قمار هست.

س: شأنیت آلت قمار بودن را دارد.



ج: شأنیت خوبه ولی باید آلت قمار باشد. شأنیت خب کارد هم شأنیت این را دارد که آدم
با آن کشته بشود.

خب این احتیاج به اعتبار عقلایی ندارد اما یک چیزهایی هست که آنها اعتبار میخواهد،
سیره موضوعساز است اما این در طول اعتبار است یا اعتبار خودشان یا اعتبار دیگری که
اینها قبول کرده باشند مثل این که این اسکناسها که پول است اینها به واسطه این که
ارزش معاملی پیدا کرده در اثر چیه؟ در اثر سیره عقلاء است، یک موقعی این کاغذها و
اینها اصلاً ارزشی نداشت، یا شما فتوکپی از اینها، زیراکس کند، بعضیها این حقه را به
کار میّبرند، توی عید غدیر و اینها برمیدارند کاغذها را چی کردند اینها را میدهند،
مسخره است واقعاً، عکس این چه فایدهای دارد، خب اینها چون اعتبار عقلایی ندارد،
حالا فرض کن اگر یک اسکناس یک میلیارد تومانی هم باشد شما عکس آن را بدهی سناّر
نمیارزد، او مچاله میکند میاندازد توی سطل خاک، ارزشی ندارد، ارزش آن به چی
درست میشود؟ به اعتبار عقلاء درست میشود. خب به اینکه آنها سیرهاش این است
که با این معامله میکنند، توی معاملات از آن استفاده میکنند. این سیره که با این
استفاده میکنند ارزش داده به این ولی این ارزش مسبوق است به این که یا خودشان
این را اعتبار کردند که این ارزش داشته باشد، بنا گذاشتند از تاریخ فلان این ارزش داشته
باشد یا نه، یکی دیگه که دولت باشد مثلاً، بانک مرکزی باشد مثلاً، هرجایی طبق قوانین
خودشان. آن اعتبار میکند بعد اینها اعتبار این را قبول میکنند بعد سیرهشان بر این
قرار میگیرد که با این معامله میکنند که میشود مسبوق به... و در طول یک اعتبار. اول
یک اعتباری تحقق پیدا میکند منهم أو من جهةٍ أخری، بعد که این اعتبار تحقق پیدا کرد
حالا سیرهشان بر تعامل با او، معامله کردن با او قرار میگیرد. علی أی حالٍ این سیره
نقش چی را دارد؟ نقش این را دارد که این را میکند پول با ارزش که موضوع حکم شرع

میشود که پول باارزش حالا موضوع حکم شرع است. میفرماید که...

س: ...

ج: آره، تمام موضوع حکم شرع را درست میکند، یعنی این سیره تمام مالیت این را
درست میکند.

ً لفردٍ حقیقیٍ من افراد موضوع الحکم الشرعی سواءٌ أ کان ذلک میفرماید که: «محققا
ً له» فرد حقیقی برای موضوع حکم شرعی باشد در طول اعتبار، در ً حقیقا الفرد فردا
طول اعتبار یعنی اول اعتبار است و بعد از آن این پیدایش پیدا میکند، مثل مالیت نقد
اعتباری «المتحققة بإعتبار العقلاء» یا نه «بتقبلّ العقلاء» به پذیرفتن عقلاء «لإعتبار جهة
المصدرة له» تقبلّ عقلاء مر اعتبار آن جهتی که صادر کننده این اعتبار هست که آن بانک
مرکزی است یا آن دولت است یا هر جایی طبق قوانین... مجلسشان است مثلاً. هر جا
قانون گفتند اگر فلان جا اعتبار کرد این معتبر میشود و آن وقت دیگه سیرهشان بر آن

قرار میگیرد.

«أو کان فرداً حقیقاً له» یا این که نه، این فرد حقیقی برای آن موضوع حکم شرعی باشد
ابتدائاً بدون این که مسبوق به اعتبار لازم باشد، باشد. مثل چی؟ «کآلة القمار بنائاً علی
تفسیر آلة القمار بما تعورف التقمار به» آن که متعارف شده قمار باختن و... یعنی قمار
زدن به آن، و مثل چی؟ «و مثل لباس الکافر المتحقق بجریان سیرتهم علی لبسه» خب
روایت داریم که چی؟ که پوشیدن لباس کفار برای مسلمین حرام است، خب این لباس
کفار شدن اعتبار نمیخواهد، به این است که بپوشد. اگر کفار سیرهشان بر این شد که



ً کروات میزنند، کروات زدن سیره چیه؟ سیره کفار است. چنین لباسی میپوشند مثلا
مسلم بخواهد کروات بزند حرام است مگر این که یک عده بیایند یک مدتی این حرام را
انجام بدهند، سیره مسلمین هم بشود دیگه. مثل کت و شلوار پوشیدن، ما که بچه بودیم
بسیار از متدینین... من خودم تا عمرم کت نپوشیدم، چرا؟ آن موقع مثلاً توی ذهن خیلی از
متدینین این بود که کت لباس کفار است، پالتو میپوشیدیم. میگفتند این کت لباس کفار
است. امروز از لباس کفار بودن بیرون رفته، چرا؟ به خاطر عصیان یک عده، عصیان
کردند این را دیگه از اختصاص به این که لباس کفار باشد درآوردند یعنی موضوع دیگه حالا

عوض شده، اختصاص به کفار ندارد.

س: این ... با عرفیات چه فرقی میکند؟

ج: توی عرفیات که شارع حکم ندارد، چون لباس کفار حکم دارد از این جهت. میخواهیم
حکم شرعی درست کنیم.

س: عرف میگوید این لباس کافر هست یا نیست دیگه.

ج: از چه جهت میگوید؟ عرف هم به چه ملاک میگوید؟ چون سیرهشان شده. پس
سیره موضوعساز شد این جا، سیره کفار لباس الکفار را درست کرد، حکم مال سیره
آنها نیست مال لباس الکفار است، اما این لباس الکفار ماذا یحققه؟ چی آن را موجود
میکند؟ همان سیرهشان که این را میپوشند. لباس شهرت هم همین جور است، حالا
لباس شهرت به این احتیاج دارد یا ندارد؟ نه، لباس شهرت به این احتیاج ندارد. کسی یک
ً لباسی خودش من درآوردی درست بکند که همه میگویند، میگویند آن که دیدی مثلا
عمامه سرخ بسته بود، یک کسی عمامه سرخ ببندد، الان توی قم، توی حوزه قم یک کسی
عمامه سرخ ببندد، این لباس شهرت است. همه میگویند همان آقایی که دیدید لباس... یا
مثلاً این قدر عمامه بزرگ ببندد که میگویند زمان آقای آخوند خراسانی یک کسی بوده
خیلی قدش کوتاه بوده عمامه خیلی بزرگی هم میبست، آقای آخوند میفرموده این

استکان و نعلبکی وارونه است.

خب «و من هذا القبیل»...

س: ببخشید.

ج: به کدام میخواهید اشکال کنید؟ به این مثال یا به این....

س: اگر برای سیره عملیه هم ما ...

ج: ببینید شارع آمده روی چی حکم را برده؟ گفته نقد رائج.

س: اگر رائج...

ج: بله، مقصود این است؛ نقد رائج چون مثلاً فرموده اگر شما...

س: پس این منظور احکام پول نیست....

ج: نه، احکام نقد رائج است، گفته «النقد الرائج» حالا این «النقد الرائج» را چی میآید
درست میکند؟ سیره درست میکند. این سیره که این بشود النقد الرائج به چی احتیاج



دارد؟ به اعتبار سابق که یک اعتباری بشود بعد اینها همه با او معامله کنند بشود النقد
ً فرموده است اگر مالی متعلق الرائج. شارع حکم را روی النقد الرائج برده، کجا؟ مثلا
خمس شد و از خود آن مال نمیخواهی خمس آن را بدهی، میخواهی به نقد بدهی، به
چه نقدی حق داری بدهی؟ به نقد رائج باید بدهی، به نقد غیررائج نه، آن که میتوانی
تبدیل کنی؛ برنج توی خانه بوده یک سال بر آن گذشته، یک پنجم این برنج خمس است حالا
برنج خودت را باید مصرف کنی نمیخواهی خود برنج را بدهی میگویی با پول میخواهم
بدهم اشکالی ندارد ولی با نقد رائج باید بدهی. فلذا امروز مثلاً این پولی که اسمش چیه؟
این پولی که جدیداً میگویند درست شده؟ این هنوز نقد رائج نیست، کسی با این بخواهد
بدهد فایدهای ندارد، باید نقد رائج آن محلی باشد که یا توی دنیا رائج است یا آن جا رائج
است حالا این هم یک مسائل خرده ریز آن است که حالا نقد رائج... من ایران هستم نقد
رائج مثلاً ژاپن را بدهم، آن شاید اشکال نداشته باشد آن باز نقد بینالمللی شده. ولی یک
ً بیایند بدهند، ً اروگوئه مثلا ً یک کشور فرض کنید که بینام و نشانی مثلا نقد رائج مثلا
میتوانند بدهند به آن نقد؟ ممکن است بگوییم نه، نقد رائج همان محل باید باشد، هکذا

آنها مسائل خودش است دیگه.

«و من هذا القبیل» و از همین قبیل که سیره موضوعساز است «السیرة التی تنقح ظهور
الدلیل» که این را از خارج مثال میزدم. آن سیرهای که منقح میسازد ظهور دلیل را،
اصلاً این سیره باعث میشود که این دلیل در این مطلب ظهور پیدا بکند. «حیث إنّ السیر
العقلائیة» چطور میفرماییدسیره از این قبیل است؟ میفرمود چون علتش این است که
«إنّ السیر العقلائیة و مرتکزات العقلائیة تعتبر بمثابة القرائن اللبیة المتصلة بالکلام» اینها
حساب میشود در عرف عقلاء به مانند قرائن لبیه غیرلفظیهای که متصل به کلام است،
ً اگر مولی گفت که «اکرم جیرانی» به چطور این قرائن لبیهّ ظهورسازی میکند؟ مثلا
پسرش گفت «اکرم جیرانی» یا گفت «ادخلهم فی منزلی» و پسر میداند یکی از این
جاران دشمن درجه اول این شخص است، این قرینه لبیهّ و عقلیه ولو نگفته غیر او و نگفته
غیرعدوی، اما این قرینه لبیهّ است که این جیران مقصودش جیران غیرعدو است، این
ظهور پیدا میکند. «بمثابة القرائن اللبیة المتصلة بالکلام التی تتصرف فی ظهور اللفظ»
آن قرائنی که تصرف مینماید در ظهور لفظ «و تحدد المراد من اللفظ توسعةً أو تضییقاً»
و محدد و مشخص میکند و محدود میکند مراد از آن لفظ را حالا یا به نحو توسعه یا به
نحو تضییق. تضییق این مثالی بود که زدم؛ گفت جیرانی، این جیران توسعه داشت، شامل
جیران عدو هم میشد اما این میآید قید به آن میزند میگوید مقصودش جیران غیرعدو
است. گاهی توسعه میدهد مثل این که گفته «الرجل اذا شک بین الثالث و الأربع فلیبن
علی الاربع» معنای الرجل مرد است اما این قرینه لبیهّ که بابا مرد و زن و این جاها که
فرق نمیکند، قرینه میشود بر این که مقصود از این رجل، انسان است. انسان مکلف

است. پس گاهی توسعه میدهد مثل این مثال، گاهی تضییق میدهد مثل آن مثال قبلی.

«و الظهور أی قالبیة اللفظ عرفاً للمعنی» ظهور یعنی چی؟ یعنی این که لفظ قالب این
ً خشت درست میکنند یک قالبی معنا است، قالب چیه؟ قالب دیدید که، قالب که مثلا
هست خاک میریزند توی آن خشت در میآید از آن، یعنی آن چیزی که محلِ برای معنا
است، محل برای آن چیز است. این لفظ ظهور دارد در این معنا یعنی این لفظ پیش
عرف قالب برای افاده این معنا است، به این میگوییم ظهور. خب «و الظهور تمام
الموضوع للحجیة و هی حکمٌ شرعیٌ امضائیٌ» حالا ظهور تمام موضوع است برای حجیت،
شارع میگوید «الظهور حجةٌ» این سیره چه کار کرد؟ این موضوع را ساخت. تمام
موضوع را ساخت نه بخشی از آن را ساخت، تمام موضوع را این سیره، تمام ظهور را



این سیره ساخت. خب «حکمٌ شرعیٌ امضائیٌ» البته حجیت ظواهر حکم شرعی است،
تأسیسی نیست چون بین عقلاء بوده، شارع همان که بین عقلاء بوده امضاء کرده،

پذیرفته، فلذا میگوییم حکمٌ شرعیٌ امضاییٌ لا تأسیسی.

س: یعنی خود سیره هم موضوعساز است هم خودش موضوع حکم شرعی است؟

ج: بله، گاهی سیره خودش موضوع حکم شرعی است مثل اولی، این در قسم دوم آن
سیره عقلایی خودش موضوع حکم شرعی نیست اما چه کار کرد؟ اما آمد برای لفظی که

از مولی صادر شد ظهور درست کرد.

س: آن امضایی که میفرمایید یعنی همین سیره....

ج: نه نه، حجیت. آن حجیت را میگوییم حکم شرعی امضایی است. الان روی ظهور چه
حکم شرعی رفته؟ حجیت. این حجیتی که حکمٌ شرعیٌ امضاییٌ، موضوعش چیه؟ ظهور
است. این سیره میآید چه کار میکند؟ برای این لفظ این ظهور را درست میکند که

موضوع حکم شرعی امضایی است.

س: ...

ج: نه، آنها اصلاً ظهور دست نمیکند، آنها زمینه ظهور هستند، آنها ظرف ظهور هستند
یعنی این لفظ در لغت برای این وضع شده، آنها همه موضوعی هست که حالا این هست
که میآید ظهور را درست میکند، ظهور را برای کی درست میکند؟ برای لفظ، برای
لفظ و آن معنا، این عامل خارجی حالا میآید میگوید این لفظ این معنا از آن ظاهر است
نه آن معنا، ببینید باید زمینه داشته باشد، ظهور که نمیآید... در حقیقت لفظ و معنا
میشود علت إعدادی، علت إعدادی ولی تمام الظهور به برکت کی درست میشود این

جا؟ تمام الظهور به برکت سیره درست میشود...

س: ...

ج: ببینید آن لفظ است، آن که ظهور نیست، این که این لفظ ظهور داشته باشد، این
صفت را پیدا کند، ظهور برای آن تجلی پیدا کند این ظهور را به تمامه و کماله سیره

درست کرده.

س: ... آشنایی به لغت هست آشنایی به سیره نیست ظهوری...

ج: نه ندارد، بلکه آن جا چیه؟ اگر سیره را خبر را نداشته باشد، از این سیره مطلع نباشد
این ظهور درست نمیشود، یک ظهور دیگه درست میشود به اصالة الحقیقه، ظهور دیگر

درست میشود این ظهور را تنها این سیره است که درست کرده.

س: ...

ج: بابا آن ظهور دیگری است، نه این ظهور، این ظهور فقط به برکت این هست، آن یک
ظهور دیگری است که برای کلام درست میشود.

س: ... دلیل لبیّ



ج: نه این حرف غلط است، ببینید دلیل لبیّ که میگویند به قدر متیقن، دلیل لبی تا آن
جایی که میدانیم هست باید به آن اخذ کنیم، آن جایی که مشکوک است قدر متیقن اخذ
ً به قدر متیقن آن اخذ بشود، این اشتباه در بعضی از میکنیم نه این که دلیل لبی حتما
نوشتهها هم هست که میگوید سیره عقلایی، سیره عقلایی آقا ادله لبیهّ به قدر متیقن آن
اخذ میشود، نه ادله لبیهّ هم تا آن جایی که میدانیم این لبُ هست به وجدانمان، به
دلیلمان خب حجت است و باید برویم سراغ آن و کارآمدی دارد، آن که میگوید به قدر
متیقن آن اخذ بکنیم یعنی دیگه مثل ادله لفظیه نیست که اطلاق بگیرید، ما به واسطه
اطلاق موارد مشکوک را هم در ادله لفظیه هم چه کار میکنیم؟ میگوییم مشکوک با
اطلاق رفع شک میکنیم، در ادله لبیهّ نمیتوانیم رفع شک کنیم ولی تا هر جایی که احراز

کردیم هست اخذ میکنیم دیگه.

س: ... مثالهایی که زدید سیره ظهورساز نبود، مثالی برای این مورد دارید؟

ج: الان میگوییم.

مثلاً «لو ورد دلیلٌ مفاده أنهّ لو جاء بالثمن» یعنی «لو جاء المشتر بالثمن» گمان میکنم
این مشتری شاید افتاده باشد. «لو ورد دلیلٌ مفاده أنهّ لو جاء المشتری بالثمن خلال ثلاثة
ایام و الا فلا بیع بینهما» این عبارت. که «لو جاء المشتری بالثمن» در خلال و در ضمن سه
روز، خیلی خب در جایی که معامله نقدی باشد نگفتند نسیه میدهیم، معامله نقدی کردند،
ولی این در ضمن سه روز ثمن را نیاورد تحویل بایع بدهد، اگر «لو جاء بالثمن خلال ثلاثة
ایام» خیلی خب و الا اگر نیاورد خلال ثلاثة ایام، روز چهارم شد، سه روز تمام شد «فلا بیع
بینهما» این جا بیعی بین اینها نیست. خب این توی یک روایتی وارد شده، معنای این
عبارت چیه؟ یعنی اگر سه روز تمام شد نیاورد دیگه بیعی بین اینها نیست، ذات البیع
نیست؟ حقیقة البیع نیست؟ این بیع باطل شده؟ وجود دیگه ندارد؟ پس مبیع مال بایع
است، ثمن هم مال مشتری است؟ یا نه، لابیع بینهما یعنی بیع لازم بین آنها نیست، یا لا
لزوم البیع بینهما، این بیعِ لازم نیست یعنی حق خیار دارد نه این که صرف این که نیاورده
بیع باطل شد از بین رفت، خب ذات مردد بین این دو تا معنا است، اما آن که توی سیره
عقلاء، توی مرتکزات عقلاء است این است که میگویند آقا وقتی سه روز گذشت این
پولش را نیاورد این حق فسخ دارد نه این که معامله اصلاً کأنّ نشده، حالا دلش خواست
صبر کند باشد، مماشات میکنند با او، این روایت میخواهد بگوید همین که سه روز شد و
نیاورد علیرغم خواست بایع اصلاً معامله ابطال شد، انبطال رخ داد، خود به خود دیگه نابود
شد، ولو بایع میگوید باشد حالا سه روز نیاورده من خبر دارم خیلی وضعش درست نیست
یک پنج روز دیگر هم صبر میخواهم بکنم، شارع میگوید نه، همین که سه روز گذشت
دیگه باطل است؟ نه، چون فهم عرف، سیره عرف این است که بابا این جور نیست، این
سیره عرفیه باعث میشود این روایت را چی از آن بفهمند که «لابیع بینهما» یعنی بیع لازم
بین اینها نیست، بیع لازم آن بیعی است که نمیشود آن را فسخ کرد، نمیشود اعمال
خیار کرد، این میخواهد این را بگوید، نمیخواهد بگوید این بیع اصلاً باطل شده، علیرغم
این که تو دلت میخواهد رحم بکنی دو سه روز هم به او فرجه بدهی. این را نمیخواهد
بگوید. خب پس این جا این سیره عقلائیه باعث شد ظهور برای... کل این ظهور به برکت
این سیره است، این ظهور جدید که میخواهد بگوید لزوم نیست، خیار هست، تمام این
مسأله به واسطه آن سیره فهمش درست شد، و این که این عبارت قالب این معنا است،

نه قالب آن معنا.



میفرماید «فإن جمدنا» اگر انجماد کنیم و همه قرائن لبی و عقلی و سیره و همه را
بگذاریم کنار بگوییم ما هستیم و این لفظ، زیرنویس آن را باید ببینیم چیه، اگر «جمدنا
علی حاق اللفظ فهمنا من ذلک بطلان البیع» از این عبارت روایت بطلان بیع را میفهمیم،
علیرغم آقای بایع، میگوید من میخواهم رحم کنم، میخواهم دو روز دیگر هم به او
فرجه بدهم، میگوید نه، شارع گفته باطل است. اگر میخواهی دو مرتبه معامله کن، این
دیگه باطل شد. «و أنهّ فهمنا» أنهّ عطف به بطلان البیع است. «فهمنا من ذلک أنهّ لابیع
لازماً و لا متزلزلاً» اصلاً نه بیع لازمی وجود دارد نه بیع متزلزل. بیع متزلزل آن بیعی است
که وجود دارد اما متزلزل است، میشود با فسخ و خیار آن را از بین برد. «بینما» در حالی
ً علی اخذ المترکزات العقلائیة بعین الاعتبار» اگر ما مرتکزات عقلائیه و سیره که «بنائا
عقلائیه را به چشم اعتبار بنگریم «قد یقال» قد یقال چی؟ این مطلب را، که «إنّ المفهوم
من ذلک هو نفی البیع اللازم و ثبوت خیار التأخیر» این مثال مثالی است که شهید صدر

قدس سره این مثال را زدند.

س: اگر ارتکاز نباشد واقعاً آن قرینیت را دارد؟

ج: بله، نه دیگه این ارتکازی که.. این ارتکاز راسخ که عقلاء میگویند این جوری است
شارع نمیآید بگوید که برخلاف آن چیزی که مشی عقلاء است رحم میکنم میگویم باشد
حالا سه روز شد درسته، حالا ما یک دو روز دیگر هم صبر میکنیم، شارع میگوید نه بیع
باطل شد، نه میگوید ما حق داریم به هم بزنیم نه این که بیع باطل است، بیع هست ولی
متزلزل است میتوانیم به هم بزنیم. این مطلب که در سیره عقلائیه و ارتکازات عقلاء

هست این ظهور را میدهد.

ببینید حالا شما در مثال مناقشه نکنید، اینها مال فقه است، مطلب درست است، شما
توی مثال مناقشه دارید لیس من آداب المحققین المناقشة فی المثال، بگذارید جلو برویم
اینها مثال است دیگه، مثال که مهم نیست. ولی اصل مطلب مطلب درستی است، این

مثال هم درست است، حالا میخواهم بگویم وقت را سر مثال نگیریم.

«و الحاصل أنّ الإنظار العرفیة فی تعیین مفاهیم الألفاظ».... بله، «أنّ الانظار العرفیة و
مسامحاتها» نظرهای عرفی و مسامحات عرفی «تتدخل فی تعیین ما هو الظاهر من
الالفاظ» اینها دخالت دارند در تعیین آن چه که ظاهر میگردد از الفاظ، «أی فی تعیین
مفاهیم الالفاظ عرفاً» یعنی دخالت دارند در معینّ نمودن و مشخص نمودن مفاهیم الفاظ
عرفاً، معینّ میکند یعنی از تردد که آیا این مقصود است، آن مقصود است خارج میکند.
چطور دیدید آن عبارت روایت مردد بود به این که میخواهد بگوید اصلاً بیع باطل است، یا
میخواهـد بگویـد متزلـزل اسـت و خیـار داریـم؛ مـردد بـود، ایـن حرفهـای عـرف، ایـن
مسامحات عرفیه، این ارتکازات عرفیه، معینّ میکند که کدام مقصود است، «و من
ً إنمّا هو العرف» آشکار است المعلوم أنّ المرجع فی تعیین مفاهیم الالفاظ سعةً و ضیقا
که و معلوم است که مرجع در تعیین مفاهیم الفاظ هم از حیث توسعه و هم از حیث
تضییق عرف است چرا مرجع عرف است، «لأنّ الخطابات ملغاةً الیهم» خطابات شرعی
ملغای به این عرف است، این عرف این جوری میفهمد، اگر تویِ متکلم چیزی غیر از این
اراده کرده باشی عرف که آن را نمیفهمد، این نقض هدف توست، نقض غرض توست،
به اینها میخواهی یک مطلب دیگری بفهمانی با الفاظی حرف زدی که اینها آن مطلب
را نمیفهمند یک چیز دیگر میفهمند. پس بنابراین برهان نقض غرض و این که عاقل
جوری حرف نمیزند که مخاطبش خلاف غرضش را بفهمد این برهان به ما میگوید پس



این متکلم همین که خودمان میفهمیم مرادش هست. کنار همه الفاظ که از کسی صادر
میشود این برهان خفیّ وجود دارد.

س: ...

ج: مگر این که بله، اگر کسی، متکلمی یک اصطلاح خاصی دارد خود عقلاء میگویند باید
طبق اصطلاحش معنا کرد، فلذا ما توی اصول از حقیقت شرعیه برای همین بحث میکنیم
که آیا حقیقت شرعیه ثابت است یا ثابت نیست. آن جا گفتیم حقیقت شرعیه ثابت نیست
ً واژه حج، واژه اگر هم کسی بگوید ثابت است در چند تا لفظ میگوید ثابت است مثلا
صلات، واژه صوم، اینها، آنها را هم که ما حمل بر معانی شرعیهاش میکنیم به قرینه
این که این متکلم خودش گفته من اصطلاح دارم، ما الان وقتی نحو میخوانیم، کلمات
نحویین را به اصطلاح نحوی معنا میکنیم چون خودشان اصطلاح دارند، اما جایی که

اصطلاح ندارند عرف عام است، همان جوری که میفهمند مقصودش هست.

«و من اجل ذلک....» خب دیگه اذان میشود ان شاء الله برای فردا و صلی الله علی
محمد و آله....

س: حاج اگر فرض کنیم یک جایی سیره عقلاء داریم ارتکاز طبق آن سیره نباشد بر
فرض، توی این فرض این جا باید بگوییم.

ج: نه، سیره عقلاء ملازمه دارد با ارتکاز.

س: خب همین، شما حکم را دارید میدهید به....

و صلی الله عل محمد وآله الطاهرین.


