
بسمه تعالی

اعوذ بالله من الشیطان الرجیم بسم الله الرحمن الرحیم الحمد لله رب العالمین و صلی
الله تعالی علی سیدنا و نبینا أبی القاسم محمد و علی آله الطیبین الطاهرین المعصومین

لا سیما بقیة الله فی الارضین ارواحنا فداه و عجل الله تعالی فرجه الشریف.

بحث در این بود که آیا ولدِ حلال بودن شرط هست یا نه؟ اگر ولد زنا هم بود، تبعیت
میکند از مَن اسلم مِن ابویه؟

در تحقیق مقام عرض کردیم بعد از آن مقدمه که صدق ولد عرفاً لغةً شرعاً بر ولد الزنا
ثابت است و بنابراین ادلهی دالهی بر تبعیتِ ولد که مشتمل بر واژه «ولد» هست شامل
ولد زنا هم میشود. این از نظر خود واژه «ولد» بود. از نظر کل کلام هم انصرافی از ولد
زنا ندارد و وجوهی را که ممکن است براساس آن وجوه انصراف از ولد زنا ادعا شود،
متعرض شدیم و گفتیم تمام نیست. در نتیجه ادله داله بر تبعیت شامل ولد زنا هم

میشود. این از ناحیه ادله تبعیت بود.

سؤال: کثرت استعمال را هم نمیپذیرید؟

جواب: کثرت استعمال را هم نمیپذیریم. گفتیم کثرت تطبیق است چون افرادش زیاد
است، نه این که کثرت استعمال باشد.

اما از طرف ادلهی دالهی بر نجاست هم خب محاسبه کردیم و آن احتمالاتی که دلیلِ
موجب قطع یا اطمینان ما بشود بر نجاست در این ظرفی که ولد زنا باشد، نداریم.
اطلاقات بر این که ولد کافر نجس است، علی المفروض داریم. میگوید ولد کافر نجس
است سواءٌ این که ولدِ حلالش باشد یا ولدِ غیرحلال باشد بلکه همان جور که دیروز اشاره
کردیم، میتوان گفت شمول اطلاقات نسبت به ولد زنای کافر لعلّ أولی باشد. خب پس

بنابراین اطلاقات میتوانیم بگوییم ولد زنا را میگیرد.

خب بنابراین اطلاقات بعید نیست قائل بشویم البته این علی مذاق کسی است که اصل
این که ولد کافر نجس است را قبول دارد و الا کسانی که در اصل این که ولد کافر نجس
باشد شبهه دارند و میگویند دلیل نداریم، اصلاً بحث سالبه به انتفاء موضوع میشود. این

بحث بنابر این است که ما قبول کردیم ولد کافر نجس است.

سؤال: ...

جواب: حالا أقوی عندی این است که دلیل داریم فی الجمله. همین روایات باب تبعیت
دلالت میکند بر این که این ولد قبل از این اسلامِ پدر، حالش این جوری نبوده.

خب اطلاقات وجود دارد منتها این اطلاقات مقید است أو محکوم است أو مورود است به
چه؟ به ادله تبعیتی که ما قبول کردیم اطلاقش را نسبت به ولد زنا. خب آن اطلاقات به
اطلاقه و عمومه میگوید این ولد زنا، نجس است. قهراً این ادله تبعیت که از این طرف
د است یا اگر فنیتر بخواهیم حرف بزنیم حاکم است یا این گفتیم تام الدلالة هست، یا مقی

که ممکن است کسی بگوید که وارد است. پس آن ادله نجاست بالاخره حجت نیست.

حالا این جا بد نیست من این حکومت و وردش را یک توضیحی بدهم. چون در بحث قبل با



فتأمل به آن اشاره کردیم و اختلف الاصحاب در این وجه فتأمل.

گفتیم آن ادله که دال بر نجاست اشیایی است بالنجاسة الذاتیه یا دال بر نجاست اشیاء
ملاقی با نجاست دیگر است بالنجاسة الغیر الذاتیه، این روایات یک قید لبیّ دارد. به جهت
این که هم در خود عرف و ارتکازات عرفیه برای چه اعیان قذره و چه آنهایی که متنجس
و متقذر هستند به واسطه ملاقات با اعیان متقذره، میگویند این جوری نیست که هر
چیزی نجس است یا قذر است یا متقذر و متنجس است الی الأبد نجس و متنجس باید
باشد بلکه یک مزیلی دارد. یک مطهری دارد. در عرف این جوری است. با آب برود
بشورد، یا استحاله پیدا بکند، یا انقلاب پیدا بکند یا چی یا چی. این در عرف این جوری
هست و در شرعِ مطهر هم که همین طور است. چون این چنینی است در ارتکازات هم
بما لهم من الارتکازات العرفیة العقلائیة و هم بما لهم من الارتکازات الشرعیه المأخوذة
من الشارع، پس وقتی از شارع میفهمند فلان چیز اذا لاقی الدم یتنجس، نمیفهمند که
یعنی یتنجس الی آخر الآباء. دیگر راه برون رفت ندارد. میفهمند یعنی این نجس است

مادام لم یتَطهر، لم یرد علیه المطهر. یک چنین قیدی را میفهمند.

ً خب بعد از این که همه آن ادله این قیدِ ناگفته ولی معلوم برای مخاطب را داشتند، قهرا
این روایتی که میگوید این ولد کافر نجس است یعنی مادامی که مطهری نیامده باشد.
رش اسـت. مـادامی کـه خـودش اسلام نیـاورده باشـد. خـب خـودش اسلام بیـاورد مطهـ
عمودینش اسلام نیاورده باشند. مادامی که اسیرِ یک مسلمی نشده باشد. اگر اسیرِ مسلم
بشود، خب آن هم مطهرش میشود. بنابراین یک قید دارد. حالا وقتی قید داشت تارةً ما
یقین پیدا میکنیم از رهگذر ادلهی تبعیت به این که شارع تبعیت را جعل کرده. این مطهر
را جعل کرده. یعنی ادله تبعیت جوری شده که یوجب لنا القطع بأنّ التبعیة مطهرةٌ. اگر
این جور شد قهراً میشود وارد. چرا؟ چون به برکت این جعل شرعی که موجب یقین ما
شد بالوجدان موضوعِ نجسٌ منتفی میشود. موضوعِ نجسٌ چه بود؟ موضوعِ نجسٌ این بود
که ولد الکافری که لم یرد علیه المطهر الشرعی و با علم ما به این که تبعیت موجب
تطهیر شرعی هست، پس موضوعِ لم یرد وجداناً منتفی میشود. و هذا هو معنی الورود.
ورود چه بود؟ این بود که موضوع دلیل آخر به برکت تعبد شرع تکویناً منتفی شود. و اگر
آن دلیل فقط حجت بود که در مقام همین جور است چون ما حالا دو یا سه تا روایات
داریم که ظهورش این است که تبعیت در این مورد هم هست لذا موجب قطع و یقین ما
نمیشود. موجب اطمینان ما هم نمیشود. پس ظهوری است. خب در این جا قهراً حاکم
میشود چون وجداناً این جور نیست که «ورَدَ علیه المطهر» ثابت بشود. بله حجت داریم
که «ورَدَ علیه المطهر». و آن ادله در حقیقت ناظر میشود به آن. میگوید آن جایی که ما
گفتیم ولد کافر نجس است، آن غیر از این جا است. این جا اگر پدرش مسلمان شد،
مادرش مسلمان شد، جدش یا جدهاش مسلمان شد، این ولد، تابع اوست. و تو متعبدی به
این که ورَدَ علیه المطهر، نه واقعاً. تو متعبدی به حسب حجیت این ظهور. پس بنابراین

میشود حکومت.

بله اگر آن دلیل لبیّ این جور بشود که هذا نجسٌ ما لم یرد علیه مطهرٌ واقعاً أو تعبداً. اگر
این جوری بشود، باز هم میشود ورود حتی اگر این دلیل برای ما یقین نیاورد. چون ورََدَ
علیه المطهر تعبداً. نظیر این که شما میگویید تمام امارات ولو اماراتی که قطع نمیآورند
بر قاعده قبح عقاب بلابیان وارد هستند. چون بیانی که در قاعده قبح عقاب بلابیان موضوع
است، اعم از بیان وجدانی و تعبدی است. فلذا اگر شارع گفت خبر واحد حجت است، این
لا بیانیه در قاعده به بیان تبدیل میشود ولو موجب علم نشود. این وجه این که عرض



کردیم که إما وروداً إما حکومةً. حالا اگر کسی به این دقتها هم توجه نکند، خب قهراً آن
اطلاق را تقیید میکند.

این هم اگر ما فرض کردیم اطلاقاتی داریم.

اما اگر دلیل ما بر نجاست فرضیه سوم باشد که نه آن دلیل قطعآور و اطمینانآور را
داریم و نه اطلاقات را داریم بلکه روایت ویژه داریم یا دلیل ویژه داریم مثل اجماعی،
سیرهای بر این که ولد الزنا حتی در حالی که احد العمودینش اسلام بیاورند نجس است.
یعنی در خصوص این مورد دلیل خاص داریم. خب اگر این باشد، قهراً باید قائل به اشتراط
بشویم، چون این دلیل خاص، دلیل تبعیت را تخصیص میزند. چون این دلیل در همین
مورد خاصی که ولد زنا است و اسلم احد عمودیه میگوید نجسٌ ولی آنها به اطلاق
میگفتند بالتبع پاک میشود. پس این دلیل خاص میشود اخص مطلق و آن را تخصیص
میزند. و لکن حقیقت الامر این است که ما چنین دلیلی نداریم. نه اجماعی داریم که در
این صورت نجس است و نه روایتی در خصوص این مورد داریم که سائلی از خصوص این
مورد سؤال کرده باشد و حضرت علیه السلام فرموده نجسٌ، یا خود حضرت علیه السلام

چنین موردی را ابتدائاً فرض کرده باشند و فرموده باشند نجسٌ.

و اگر دلیل ما بر نجاست امر چهارم باشد. یعنی بگوییم اصلاً ادله لفظیه، اجماع و سیره بر
نجاست برای این حال این حال که فرض زنا است نداریم و فقط به استصحاب نجاست
کسی گفته باشد که این جا نجس است. البته استصحاب نجاستش در این جا چه جوری
ً میشود؟ همین که مثلاً وقتی نطفه بوده نجس بوده پس حالا هم نجس است. چون اصلا
عدهای که گفتند ولد کافر نجس است، دلیلشان همین است که این ولد کافر بالاخره یک
وقتی نطفه بوده و نطفه نجس است. حالا اگر نطفه آمده بیرون که واضح است. اگر هم
نیامده بیرون و از داخل به داخل منتقل شده باشد و بگوییم که این خروج به خارج نیست،
خب آنهایی که میگویند خون نجس است، نطفه نجس است، داخل و خارج فرقی با هم
نمیکند کما علیه بعض مراجع المعاصر که این که بگوئیم خون داخل پاک است ولی خون
خارج نجس است، این تفصیل درست نیست. خون نجس است حالا هر جور میخواهد
باشد. نطفه نجس است هر جور میخواهد باشد. آن وقت اینها بر این اساس استصحاب
بقاء نجاست مینمایند. میگویند وقتی نطفه بوده نجس بوده پس حالا هم نجس است که
البته در آن بحث به این استصحاب جواب داده شده به این که اولاً این استحاله شده پس
موضوع عوض شده و ثانیاً اگر نطفه بیرون نیامده معلوم نیست بگوییم نطفه نجس باشد.
پس این راه درست نیست و مستند ما هم که میگوییم نجس است این استصحاب نیست.
حالا اگر کسی در دلیل نجاستِ ولد الزنای کافر گفت اطلاقات نداریم، دلیل خاص نداریم،
روایی نداریم، اجماع نداریم، سیره نداریم، دلیلمان استصحاب است، باز با وجود این
روایات دالهی بر تبعیت نوبت به استصحاب نمیرسد. چون آن استصحاب دلیلٌ حیث لا
دلیل. حالا در اصول با وجود اماره و خبر واحد حجت بر خلاف حالت سابقه آیا ورود پیدا
میشود یا حکومت است، این دیگر کلٌ علی مسلکه. مرحوم امام رضوان الله علیه ورود
میدانند این موارد را چون در لاتنقض الیقین بالشک ایشان میفرماید مقصود از یقین،
حجت است نه آن علم صد درصد. لاتنقض الیقین بالشک بل أنقض الیقین بالیقین یعنی
لاتنقض الحجة بالشک بل انقض الحجة بالحجة و ما در این جا حجت داریم بنابراین ورود
پیدا میشود بعد از این که شارع حجت کرد. مصداق واقعی برای حجت درست میشود

بعد از این که شارع حجت کرد. اما علی مسلک الآخر آن البته حکومت است.



بنابراین وضع مسأله بحمدالله روشن شد و نتیجه این شد که این شرط تمام نیست و
لافرق در تبعیت بین این که ولد، ولدِ حلال باشد یا ولدِ غیرحلال باشد.

سؤال: : یک فردی که پدرش معلوم نباشد، حکم تبعیت چگونه است؟

جواب: بله. این کسی که سرپرست او شده است. در بین فقهاء این هست که یکی از
موارد تبعیت گفتند این است که سرپرست مسلمان باشد. اگر سرپرست مسلمان شد،
این هم یکی از موارد تبعیت است ولو والد نباشد، والده نباشد، ولو عمودین نباشد، ولو
اسیر کننده نباشد. آن هم عنوان آخری است. در حواشی عروه نگاه کنید بعضیها این فتوا
را دارند که خود این هم یک موضوعیت دارد در کنار آنها. بله اگر کسی این فتوا را بدهد و
سرپرستش مسلمان باشد، او هم مسلمان میشود و لکن این قول قول نادری است.
یعنی نادر است قائل به این قول که مجرد سرپرست بدون داشتن عنوان اسیر کننده،

باعث طهارت میشود.

ً ــا ــداً صــلبیاً لا راضاعی شــرط هفتــم: أن یکــون ول
(19:16)

اما شرط هفتم: أن یکون ولداً صلبیاً لا راضاعیاً.

شرط هفتم این است که این ولد، ولد صلبی مَن أسلم باشد، نه ولد رضاعی مَن اسلم.

توضیح مطلب این است که یک وقت میبینی یک ولدی که پدر و مادرش کافرند، مادرش
شیر نداشته و این را دادند به یک زن یهودیهای و او به این ولد شیر داده. حالا بحث این
است که اگر این زن یهودیه که مرضعهی این ولد کافر است، اسلام آورد، آیا این بچه به
تبع این مادرِ مرضعهاش مسلمان میشود، پاک میشود یا نه؟ و هکذا اگر صاحبِ لبن
یعنی زوجِ این مرئهی یهودیه که صاحبِ لبن بود، اسلام آورد که میشود پدر رضاعی این

بچه، آیا این باعث اسلام این بچه و یا طهارت این بچه میشود یا نمیشود؟

اگر بگوییم که شرط است که ولد صلبی باشد، نه ایو ولد پاک نمیشود چون این ولد، ولدِ
صلبی اینها نیست بلکه ولد رضاع است. اگر بگوییم نه شرط نیست که ولد صلبی باشد

بلکه اعمّ از صلبی و رضاعی است، قهراً تبعیت میکند. این توضیح این شرط بود.

نکته: (21:11)

در این جا باید توجه داشته باشیم که تارةً ما آن شرط پنجم را که محقق سیستانی دام
ظله قائل بودند، قائل میشویم یعنی میگوییم شرط تبعیت این است که اقرب از مَن
اسلم وجود نداشته باشد و الا اگر اقرب از مَن اسلم وجود داشت، این تابع آن اقرب
میشود، خب قهراً اگر این حرف را زدیم، این بحث در این جا کجا ثمره میدهد؟ آن جایی
که آن ولد، پدر و مادر صلبی یا جد و جده صلبی نداشته باشد. آنها فوت شده باشند. اگر
آنها فوت شدند، فقط این مادر رضاعی یا این پدر رضاعی وجود دارد. این جا است که

ثمرهاش ظاهر میشود.

سؤال: ...



جواب: آن سرپرست مسأله جدایی است. ایشان قائل نیست. حالا بعضی از محشین
عروه و ظاهراً من المراجع المعاصر آقای سید محمد سعید حکیم قائل به این مبنا هست
که خود سرپرستی موضوعیت دارد ولو این که نه پدر است، نه عمودین نباشد، اسیر کننده
هم نباشد. فرض کنید که یک مسلمانی رفته در اروپا، در کشور کفر و یک پرورشگاه باز
کرده و اینها دیگر تحت کفالت او درمیآیند. طبق این نظر همه آن بچهها میشوند پاک و
میشوند مسلم. این هم یک راهی است طبق این فتوا برای مسلم درست کردن در آن

جاها. چون خود بخود پانصد، ششصد تا را میبینیم که همه مسلمان شدند.

ادله شرط هفتم: (23:08)

خب به خدمت شما عرض شود که دلیل این شرط چیست؟

دیگر طبق مطالبی که ما در شروط قبل گفتیم، ساختاری که باید با آن محاسبه کنیم
مسأله را روشن شد. ما دو تا طایفه دلیل داریم که باید اینها را محاسبه کنیم. یکی ادله

دال بر نجاست است و یکی هم ادله دال بر تبعیت است.

این جا علاوه بر آن ادله دال بر تبعیت یک امر افزون هم داریم و آن این است که آیا شارع
در ادله رضاع به نحو تنزیل یا به نحو حکومت ولد رضاعی را نازل منزله ولد حقیقی کرده
در کل الاحکام یا نه؟ این امر افزون را هم این جا داریم پس باید مسأله را از هر دو

دیدگاه بررسی کنیم.

اما از نظر ادله دال بر تبعیت که گفت ولد کسی که اسلام آورده است مسلمان است و
پاک است و اسلامه اسلامٌ لنفسه و لولده الصغار، یا اذا اسلم الاب جرّ الولد الی الاسلام و
یا آن روایتی که گفت که اگر والدینش مسلم باشند یا احدهما مسلم باشد و این اذا شبّ

اختار النصرانیه یا دیگری یضرب که از این هم استفاده شد تبعیت.

ً نمیشود. چرا؟ خب آیا این روایات تبعیت شامل ولد رضاعی میشود یا نمیشود؟ قهرا
چون نه در عرف، نه در لغت، نه در شرع به ولد رضاعی، ولد حقیقتاً گفته نمیشود.

کسی که فقط شیر خورده از یک مادری آن هم با آن شرایطی که در شرع است. حالا یک
شبانه روز شیر خورده به کذا آیا این، ولد آن شد؟ بچه اوست؟ اگر بگویند مجاز است.
ً بخواهد بگوید صدق ً صدق ولد نمیکند. و اگر هم کسی حالا فرضا تسامحی است. قهرا
ولد مینماید، ممکن است بگوییم انصراف دارد. و حالا حرف انصراف را خوبه این جا پیش

نکشیم بعد از این که واضح است که عرفاً و لغةً صدق ولد نمیکند.

بنابراین ادله تبعیت شامل ولد رضاعی نمیشود. چون این عناوینی که در آن روایات اخذ
شده بود ولد بود، اب بود یا مثلاً ام بود و هیچ کدام از اینها صدقِ واقعی و حقیقی ندارد.
اگر باشد به علاقه مشارکت و مشابهت است. چون معمولاً مادری حقیقی شیر میدهد، به

این هم گفتند امهاتکم التی ارضعنکم. چون تشابه دارد.

سؤال: ...

جواب: بله ادنی مناسبت موجب صدق اضافه میشود. اما در آن روایات عنوان ولد بود.
«ولده» یعنی ولد آن آدم.



سؤال: ...

جواب: نه آن ولد شامل میشود. چون ولد الزنا بدون اضافه در عرف و لغت «ولد»
است. «ولده» صادق است راجع به ولد الزنا. شما در تعبیر فقهی میگویید ولد الزنا، در

روایت که ولد الزنا نیست بلکه «ولده» است. یعنی «ولده» ولدِ مَن اسلم.

خب پس بنابراین ادله تبعیت که ولدِ رضاعی را نمیگیرد.

ببینیم آیا شارع آمده آن جا بگوید بله ولدِ رضاعی، ولد نیست ولی من میگویم هر چه
احکام برای ولد حقیقی قرار دادم که یکیاش این است که تابعٌ لمن اسلم فی الطهارة و
یکی دیگرش این است که تابعٌ لمن اسلم من ابویه فی الاسلام، برای ولدِ رضاعی هم

جعل کردم.

خب این اشکال ندارد. برای شارع است که بیاید این تنزیل را بکند، این حکومت را به خرج
بدهد و احکامش را در این جا هم پیاده بکند. اما آیا چنین کاری کرده؟

حق این است که از ادله باب رضاع، بیش از تنزیل و حکومت نسبت به نشر حرمت در
نکاح و نشر جواز رؤیت نسبت به مسأله نظر، استفاده نمیشود. یکی مسأله نکاح است
که بله زن با فرزندان رضاعی خودش و مرد با فرزندان رضاعی خودش نمیتواند ازدواج
کند با محدودههایی که حالا دارد. حالا چقدر این محدوده دارد، بحثهای مفصلی دارد در
باب رضاع. محدوده این را مشخص کردن بحثهای خیلی عمیق و مفصل و مشکلی هم
هست. و یکی هم مسأله نظر است که بله این موجب محرمیت میشود. این ولد به
خانمی که از او شیر خورده با شرایط شرعیاش، میتواند نظر بکند. محرمش هست و
به خواهران رضاعیاش، به برادر رضاعیاش محرم میشود. هم ازدواج اینها با هم دیگر
اشکال پیدا میکند و هم محرمیت ایجاد میشود. اما مازاد بر این، دیگر ما دلیلی نداریم.
مثلا از هم دیگر ارث نمیبرند. حتی مسأله صلهی رحم که قطعِ رحم حرام است یا صلهی
رحم واجب است، موضوعش این جا نیست. این رحمش نمیشود. و حتی در آن باب
ازدواج اگر کسی مثلاً میخواهد با عمهی زوجهاش ازدواج ثانی بکند، خب باید از او اذن
بگیرد. آیا در این جا اگر آن زوجهاش یک عمه رضاعی دارد، آن حکم هم این جا میآید؟

اینها هم معلوم نیست.

آن چه در کلمات هست این چند تا مورد را که گفتیم میباشد. یکی نشر حرمت در نکاح و
یکی جواز نظر. اما نفی این که بقیه احکام این جاها نیست، من در کلمات استدلالی فقها
حتی کتب مبسوطه برنخوردم در یک تفحص قلیلی که کردم، ولی در رساله عملیه فقها و
همین رساله عملیهای که عدهای از مراجع هم حاشیه کردند، این جا این عبارت هست که
مرحوم امام هم حاشیه دارند، مرحوم آقای خویی، مرحوم آقای گلپایگانی، این اساطین
معاصر از فقه حاشیه دارند. این عبارت در آن جا هست که متن این رساله اصلش شاید

برای مرحوم آیتالله العظمی بروجردی باشد.

«کسانی که به واسطه شیر خوردن خویشی پیدا میکنند مستحب است یکدیگر را احترام
نمایند. ولی از یکدیگر ارث نمیبرند. و حقهای خویشی که انسان با خویشان خود دارد

برای آنان نیست.»[1]

حقهایی که خویشان پیدا میکنند، برای آنها نیست. احترام کردن، خب انسان خوبه که
هر مسلمانی را احترام بکند یا در خصوص این جا ممکن است بر احترامشان امر بدهد.



پس بنابراین ما در ناحیه ادله تبعیت، نه خود ادله تبعیت را شامل میبینیم و نه یک تنزیل و
حکومتی وجود دارد.

اما در آن ناحیه نجاست: خب دلیل قاطع و یقینی که بگوید ولد رضاعی که ولدِ کافر بوده،
بعد الرضاع نجس است، نداریم. اطلاقات و عمومات داریم بر این که ولدِ کافر نجس

است ولو ارتضع من کافرةٍ. این اطلاقات وجود دارد.

سؤال: ...

جواب: نمیگوییم «ولد» صدق میکند. نه، ولدِ کافر که هست. آن که اصلاً از بحث خارج
است. فلذا توضیح عرض کردم. یک خانمی مسلم و شوهر هم مسلم است ولی مادر شیر
نداشته که به بچه بدهد لذا دادند به یهودیه و او شیر داده. در این صورت معلوم است، این
ولد، ولدِ مسلم است. آن جا که نجس نمیشود. کافر نمیشود. بحث در جایی بود که پدر
و مادرِ این ولد، کافرند فلذا این، ولدِ کافر است. آنها بچه را دادندش به یک کافره دیگری

که مادر نیست و آن شیر داده و آن مادر رضاعی أسلمََت.

سؤال: ...

جواب: آن محرمیت ایجاد میشود فلذا کسی ولدِ مسلم خودش را بدهد به یک یهودیهای تا
شیر به او بدهد ولو مکروه است، اما حالا چارهای نبوده مثلا کسی دیگری نبوده فلذا به او
دادند. این ولد با آن مادر رضاعی محرم میشود و ازدواج این با آن جایز نیست ولو قائل
بشویم ازدواج با کافر جایز است. یا آن مادر رضاعی بعداً اسلام بیاورد ولی ازدواج این ولد

با آن جایز نیست. آن نشر حرمت میشود فلذا این رضاع موجب این جهت میشود.

وصلی الله علی محمد و آل محمد

 

[1]. توضیح المسائل (محشى - امام خمینى)، ج2، ص: 512


