
اعوذ بالله من الشیطان الرجیم بسم الله الرحمن الرحیم الحمد لله رب العالمین و صلی
الله تعالی علی سیدنا و نبینا أبی القاسم محمد و علی آله الطیبین الطاهرین المعصومین

لا سیما بقیة الله فی الارضین ارواحنا فداه و عجل الله تعالی فرجه الشریف.

بسم الله الرحمن الرحیم

تیِ ائکَِ وَ أصَْفِیائکَِ ال کیِةِ حَبیِبةَِ حَبیِبکَِ وَ نبَیِکَ وَ أمُ أحَِب یقَةِ فاَطمَِةَ الزدعلَىَ الص صَل ُهم «الل
همُ کنُِ الطالبَِ لهَاَ مِمنْ ظلَمََهاَ وَ انتْجََبتْهَاَ وَ فضَلتْهَاَ وَ اخْترَْتهَاَ علَىَ نسَِاءِ العْاَلمَِینَ الل
همُ وَ کمََا جَعلَتْهَاَ أمُ أئَمِةِ الهْدُىَ وَ حَلیِلةََ ِ أوَلاَْدهِاَ الل همُ بدِمَ ائرَِ الل اسْتخََف بحَِقهاَ وَ کنُِ الث
واَءِ وَ الکْرَیِمَةَ عِندَْ المَْلإَِ الأْعَلْىَ فصََل علَیَهاَ وَ علَىَ أمُهاَ خَدیِجَةَ الکْبُرَْى صَلاَةً تکُرْمُِ صَاحِبِ الل
ی فیِ هذَهِِ یتهِاَ وَ أبَلْغِهْمُْ عنَ ُبهِاَ أعَیْنَ ذر هُ علَیَهِ وَ آلهِِ وَ تقُِر بهِاَ وجَْهَ أبَیِهاَ مُحَمدٍ صَلى الل

لاَم‏.» حِیةِ وَ الس اعةَِ أفَضَْلَ الت الس

روایـات سـوم: روایـات دال بـر وجـود
ــات معصــومین عــام و خــاص در روای

علیهم السلام مانند کتاب (1:37)
طایفه سوم از روایات مبارکه که به آن استدلال میشود برای این که در شریعت مقدسه
روش خاصی ابداع شده که عام حمل بر خاص میشود ولو خاص منفصل باشد بعیداً، و
مطلق حمل بر مقید میشود ولو منفصل باشند بعیداً و ذو القرینه بر قرینه حمل میشود
ولو منفصل باشد بعیداً، یعنی فاصله فراوان باشد ولو یک قرن مثلاً فاصله باشد، روایاتی
است که دلالت میکند بر این که همان طور که در کتاب عام و خاص وجود دارد، در

روایات پیامبر صلی الله علیه و آله و ائمه علیهم السلام هم عام و خاص وجود دارد.

محقق سیستانی دام ظله فرمودند که این عام و خاص دو احتمال در آن هست. یکی این
که همان مصطلح اصولی باشد. عام یعنی همان که دارای ادات داله بالوضع بر عموم
است مثل کل و امثال اینها، یا هیآتی که دلالت بر عموم میکنند بالوضع بنابر این که قائل
به این باشیم، مثل جمع مُحلی به الف و لام. و احتمال دوم این است که از عام، مطلق
چیزی که عموم از آن استفاده میشود. عام اصطلاحی نیست، بلکه عام لغوی است یعنی
آن که گسترده و مطلب عام از آن استفاده میشود و خاص آن است که مطلب عام
استفاده نمیشود بلکه یک قضیه موجبه جزئیه از آن استفاده میشود و معنای لغوی
مقصود باشد. حتی ممکن است در ظاهر امر آن عام، عموم نباشد، مطلق هم نباشد، بلکه
خاصی باشد که به خاطر الغاء خصوصیتهای عرفی و امثال ذلک از آن یک مطلب عامی
استفاده میشود مثل «اذا اصاب ثوبک الکلب فاغسله» از این ما یک عامی استفاده
ً کان او میکنیم ولو در مورد ثوب است اما استفاده میکنیم مطلق ملاقیات حالا ثوبا
غیرش. این ولو خاص است ولی مفهوم که از آن استفاده میشود به ضم الغاء خصوصیت
عرفیه یک مطلب عامی است و عکسش هم گاهی ممکن است که گاهی یک چیزی در
ظاهر خیال میشود عام است ولی دقت که میشود چیست؟ خاص است. این فرمایش

ایشان است.

عرض میکنم به این که ممکن است بگوییم سه احتمال هست. این دو احتمالی که ایشان



بیان فرمودند، و احتمال سوم حالا به این توضیح که خب آن چیزی که ایشان فرمودند این
بود که یکی عام باشد و یکی خاص باشد. یعنی یک عامی داریم که در مقابلش خاصی
است به همان معنای مصطلح. مثل اکرم کل عالم که در مقابلش لاتکرم الفساق من
العلماء یا یک مطلقی داریم و در مقابلش یک مقیدی برای همان که موضوع مطلق است
وجود دارد ولی ممکن است مقصود از عام و خاص در این روایات خاص در مقابل عام
نباشد یعنی در روایات اهل بیت، در قرآن شریف گاهی یک موضوعات ویژه خاصی،

موضوع حکم واقع شدند که عموم ندارد. در باره یک چیز خاصی است.

سؤال: ...

جواب: نه نه، اعم از این که قضیه فی واقعه باشد یا نه یک امر عامی نیست راجع به یک
چیز خاصی است.

و گاهی هم هست که نه یک موضوع عامی حالا بالاطلاق یا بالعموم موضوع حکم واقع
شدند، پس نمیخواهد بگوید عام و خاص که در مقابل هم هستند تا تقیید میشود یا
تخصیص میشود. میخواهد بگوید این روایات مختلف است، بعضیهایش عام است،
گسترده است، موضوعات مختلف را شامل میشود، انواع مختلف، اصناف مختلف را
شامل میشود مثل الماء طاهرٌ که همه جور ماءها را شامل میشود. بعضی وقتها یک
شیء خاصی است، مصادیق متعدد ندارد مثل الشمس مطهرٌ، خب شمس مصداق دیگری
ندارد، خاص است. یا «الارض مطهرٌ» این یک چیز خاصی است. ممکن هم هست این
مقصود باشد در روایات. حالا ان شاء الله وقتی بعضی روایات را میخوانیم این مطلب

ظاهر میشود.

علی ای حالٍ ایشان میفرماید مسلمّاً آن معنای اصطلاحی ظاهراً در این روایات مقصود
نباشد، این معنای مصطلح که حالا در اصول مصطلح شده که بالوضع با ادات داله بر وضع
دلالت بر عموم میکند این مقصود نیست، مقصود همان است که عام داریم، خاص داریم
یعنی یک روایاتی داریم، یک گفتههایی داریم که از او عموم استفاده میشود به یکی از
وجوه استفاده، حالا به ادات عموم دارد، یا اطلاق دارد یا نه به الغاء خصوصیت و امثال
ذلک عموم از آن فهمیده میشود. گاهی هم در مقابلش یک خاص داریم، خب معلوم است
این خاص را برای چه گفتند، این خاص را برای این گفتند که با آن عام بشود، تناقضگویی
که نخواستند بکند. پس بنابراین این روایات هم دلالت میکند بر این که شارع این روش را
دارد که کلام عامی میگوید به یکی از معانی ثلاثه و در مقابلش دوباره یک خاصی میگوید
و وقتی در مقابلش خاص را گفت خب باید این عام و آن خاص جمع بشود، تناقض که

نخواسته بگوید.

این روایات هم دلالت میکند بر این که پس شارع یک متد خاص دارد، چون در عرف این
ً جوری نیست که عام گفته بشود، و بعد خاص گفته بشود مگر کنارش متصلاً. اما منفصلا
ما نداریم در عرف مگر در موارد نسخ و در مواردی که شخص فهمیده اشتباه کرده یا
عقیدهاش عوض شده اما برای این که خاص بیاورد و بگوید از اول از آن عامی هم که
گفتم این خاص مقصودم بودم در مراد جدی، این در عرف عقلاء نیست. پس بنابراین از

این روایات استفاده میشود که یک روش خاصی وجود دارد.



روایـت اول: روایـت سـلیم بـن قیـس
هلالی (8:47)

خب یکی از این روایات روایت سلیم بن قیس هلالی بود که در کافی شریف روایت شده
بود و ما قبلا خواندیم. در همان روایت بود که روایات پیامبر صلی الله علیه و آله عام دارد،

خاص دارد که ایشان همان روایت را ذکر فرمودند.

روایت دوم: روایت فدکیه (9:02)
روایت دوم روایت فدکیه هست که حالا این ایام هم برای صدیقه طاهره سلام الله علیها
هست و این روایت فدکیه هم بر این مسأله دلالت میکند. این خطبه حضرت زهرا سلام
الله علیها در محاجه با ابوبکر مشتمل است بر استدلالاتی که حضرت علیه السلام فرموده
و از چندین جهت شاید بتوانیم بگوییم پنج جهت میتوانیم به آن چه که در این خطبه نقل
میشود استدلال کنیم برای این که این روش ویژه در شرع مقدس وجود داشته و وجود
ً فرازهایی از این خطبه را که در جاهای مختلف نقل شده و این کتاب دارد. حالا ابتدائا
خُطب سیدة النساء فاطمة الزهراء مصادرها و اسانیدها که مرحوم آقای محمودی حالا
مرحوم هم شاید نباشند. اگر آن آقای محمودی معروف باشد مرحوم هستند. اگر غیر او

باشد شاید مرحوم نباشند.

سؤال: ...

جواب: آن مرحوم، محمدباقر است؟ پس ایشان غیر از آن است. حالا چه نسبتی با ایشان
دارد یا ندارد نمیدانم.

کتاب خیلی خوبی است چون این خطبه فدکیه را از مصادر مختلف ایشان جمع فرموده و
مجموعاً ایشان میفرماید به دوازده نوع و از دوازده شخص این خطبه نقل شده که من
یک استقصایی کردم به نظرم آمد که باید بفرمایند چهارده تا. از امام باقر سلام الله علیه،
از امام صادق سلام الله علیه، از زینب علیها السلام از زید بن علی، تا این جا شد چهار تا.
پنجم عطیة العوفی، ششم عائشه، همین بنت ابیبکر، هفتم عامر بن شرابیل الشعبی،
هشتم عبدالله بن الحسن بن الحسن عن جماعةٍ من اهله یا باسناده، نهم عبدالله بن
عباس، دهم عبدالله بن محمد بن عائشه، عبیدالله بن محمد بن عائشه، یازدهم ابانة بن
الحَکم، سیزدهم هاشم الکلبی عن أبیه و أبانه، چهاردهم مرسلاتی که ندارد چه کسی نقل
میکند، مرسل است. و این هم در کتب عامه هست، هم در کتب خاصه هست با اختلافات

در بعض جاهای الفاظش یا کم و زیادهایی که دارد. و ...

سؤال: ... این عائشه معروفه که نیست؟

جواب: عائشة بن ابیبکر.

سؤال: بچه نداشته؟

جواب: نه شاید آن که بچه دارد شاید غیر آن است.



این جا حالا من ابتدائاً از احتجاج طبرسی میخوانم که مفصل هم هست و بعد از جاهای
دیگر هم میخوانم تا زمینه آماده شود برای پنج وجهی که میخواهیم برای استدلال عرض

بکنیم. صفحه 233 این کتاب:

فرمایشات حضرت صدیقه سلام الله علیها است به حسب این نقل.

هاَ المُْسْلمُِونَ أَ أغُلْبَُ علَىَ إرثیه (یا إرِْثیِ)... «أیَ

این جا معمولاً إرثیه نقل شده، إرثیه یعنی ارث من، یا إرثی.

ا أَ فعَلَىَ عمَْدٍ هِ ترَثُِ أبَاَکَ وَ لاَ أرَثُِ أبَیِ لقََدْ جِئتَْ شَیئْاً فرَیِ یاَ ابنَْ أبَیِ قحَُافةََ أَ فیِ کتِاَبِ الل
َ هِ وَ نبَذَتْمُُوهُ ورََاءَ ظهُوُرکِمُْ إذِْ یقَُولُ وَ ورَثَِ سُلیَمْانُ داودُ ترََکتْمُْ کتِاَبَ الل

این یک آیه

ا یرَثِنُیِ وَ یرَثُِ مِنْ ا إذِْ قاَلَ- فهَبَْ لیِ مِنْ لدَنُکَْ ولَیِ وَ قاَلَ فیِمَا اقتْصَ مِنْ خَبرَِ یحَْیىَ بنِْ زَکرَیِ
آلِ یعَقُْوبَ وَ قاَلَ وَ أوُلوُا الأْرَْحامِ بعَضُْهمُْ أوَلْى ببِعَضٍْ فیِ کتِابِ اللهِ وَ قاَلَ یوُصِیکمُُ اللهُ فیِ

أوَلادکِمُْ للِذکرَِ مِثلُْ حَظ الأْنُثْیَیَنِْ...

یا آیه دیگری که فرمود:

قِینَ- وَ زَعمَْتمُْ أنَْ ةُ للِوْالدِیَنِْ وَ الأْقَرَْبیِنَ باِلمَْعرُْوفِ حَقا علَىَ المُْت  وَ قاَلَ إنِْ ترََکَ خَیرْاً الوْصَِی
لاَ حُظوْةََ لیِ

یعنی حظی ندارم

وَ لاَ أرَثَِ مِنْ أبَیِ وَ لاَ رَحِمَ بیَنْنَاَ...

چون فرمود «و أولوا الأرحام بعضهم أولی ببعض»، شما میگویید که «لا رحِمَ بیننا» بین
من و پدرم رحمیتی وجود ندارد پس مشمول این آیه نیستیم.

هُ بآِیةٍَ أخَْرَجَ أبَیِ مِنهْاَ...  أَ فخََصکمُُ الل

یک آیهای برای شما نازل شده که آن دلالت میکند که پدر من به ارث چیزی نمیگذارد.
بقیه مردم ارث میگذارند ولی پدر من ارث نمیگذارد.

تیَنِْ لاَ یتَوَاَرَثاَنِ... هُ بآِیةٍَ أخَْرَجَ أبَیِ مِنهْاَ أمَْ هلَْ تقَُولوُنَ إنِ أهَلَْ مِل أَ فخََصکمُُ الل

میگویید اهل دو ملت توارث ندارند. خب:

ةٍ واَحِدةٍَ...  أَ وَ لسَْتُ أنَاَ وَ أبَیِ مِنْ أهَلِْ مِل

فرضاً این جوری هم باشد که بله اهل دو ملت مثلاً کفار از مسلمین ارث نمیبرند چون دو
ملت هستند. حالا عکسش ارث میبرند ولی کفار از مسلمین نمیبرند. خب حالا این
اطلاق داشته باشد، عموم داشته باشد حالا مگر ما اهل دو ملت هستیم که بخواهید به این

تمسک کنید و بگویید که من ارث نمیبرم.

 أمَْ أنَتْمُْ أعَلْمَُ بخُِصُوصِ القُْرْآنِ وَ عمُُومِهِ مِنْ أبَیِ وَ ابنِْ عمَی...



یا شما به عموم قرآن و خصوص قرآن آگاهتر هستید از پدر من و از پسر عموی من که
حضرت امیر سلام الله علیه باشد.

خب بعد از این که این استدلال را میفرمایند، آن وقت خطاب به آنها میفرماید:

عِیمُ مُحَمدٌ وَ المَْوعِْدُ القِْیاَمَةُ هُ وَ الز ... مَخْطوُمَةً مَرْحُولةًَ تلَقَْاکَ یوَمَْ حَشْرکَِ فنَعِمَْ الحَْکمَُ الل
اعةَِ یخَْسَرُ المُْبطْلِوُنَ وَ لاَ ینَفَْعکُمُْ إذِْ تنَدْمَُونَ... وَ عِندَْ الس

خب در این جا شما میبینید که حضرت سلام الله علیه حالا سه مطلب در این فرازی که
خواندیم بود. اولاً تصریح کردند که عام و خاص تصویر دارد در قرآن. فرمود که «أم انتم
اعلم بخصوص القرآن و عمومه» مثل آن روایات است که میگوید خب قرآن عموم دارد،

خاص دارد، کلام ما هم همین جور است.

بعد دو تا مطلب اینها میگفتند در استدلالهای این‌ها مثلاً بوده یکی همان حرفی است که
ابوبکر زده که بعداً میخوانیم میآید که اینها به آن حدیث «نحن معاشر الانبیاء لا نورّث»
استدلال کردند. یکی به این که اهل دو ملت ارث هم از دیگر نمیبرند. این هم یک جهت
بود. حضرت سلام الله علیه به حسب آن چه که در این خطبه هست، خطبهها که از ایشان
نقل شده چند جور جواب دادند از این حرف. یکی این که در جایی فرمودند اصلاً این فدک
میراث نیست. این در زمان حیاتش پیامبر صلی الله علیه و آله ملکّنی. این را ملک من
کرده، این نحلهای است که به ملک من کرده حضرت صلی الله علیه و آله در زمان
حیاتشان. مسأله ارث نیست. و من وکلاء بر این جا داشتم و برخی از وکلایشان را هم
نام میبرند و یکی هم امیرالمؤمنین علیه السلام هست. پس حضرت صلی الله علیه و آله
به من بخشیده، من هم قبض کردم، وکلاء هم بر آن گذاشته بودم پس تمام شرایط
شرعی تملیکاً صحیحاً شرعیاً فرموده به حسب این نقل و من هم اخذ کردم، وکلاء هم بر
ً مسأله ارث نیست. آن گذاشتم، عوائدش را هم مدتی استفاده میکردم. بنابراین اصلا

یعنی تخصصاً از حرفهای شما خارج است. تخصصاً خارج است. این اولاً.

ثانیاً حالا میگوییم ارث. اگر بگوییم ارث است این روایتی که شما میکنید که پیامبر صلی
الله علیه و آله فرموده که ما «نحن معاشر الانبیاء» ارث نمیگذاریم، حضرت علیها السلام
دو تا اشکال به آن کردند. یکی این که این حدیث مخالف قرآن است و پدر من مخالف
قرآن نمیگوید. این آیاتی را خواندند که «ورث سلیمان داوود» این آیاتی که برای پیامبران
الهی است. چطوری میگوید نحن معاشر الانبیاء. پیامبر خلاف قرآن حرف نمیزده. این
یک اشکال که شرط حجیت خبر واحد را ندارد. خبر واحد که مخالف قرآن باشد حجت

نیست. پیامبر مخالف قرآن حرف نمیزند. این هم یک جواب.

جواب دیگر دادند به این مطلب به این که کسی نقل نکرده این را و تو داری فقط
میگویی. کسی از پیامبر صلی الله علیه و آله چنین حرفی را نشنیده، همچنین حرفی را
پیامبر صلی الله علیه و آله نفرموده. بنابراین یک اشکال این است که این متن یکی از
شرایط حجیت خبر واحد را ندارد که مخالف قرآن است و پیامبر مخالف قرآن حرف
نمیزند. این مخالفت صریح با قرآن دارد، نه عام و خاص است، نه مطلق و مقید است.
شما میگویی پیامبران ارث نمیبرند و قرآن پیامبران را شمرده که ارث میبرند. دوم این
که چه کسی این حرف را از پیغمبر صلی الله علیه و آله نقل میکند، قائل این حرف
کیست؟ خب تو که مدعی هستی. چه کسی این حرف را از پیامبر صلی الله علیه و آله
شنیده، چه کسی دارد این حرف را از پیامبر صلی الله علیه و آله نقل میکند. و اما آن



ً شاید حضرت دخل مقدر هم خواستند مسأله دومی که دستاویز آنها بود که فرضا
بفرمایند، حالا از آنها نقل نشده که آن به این حرف استدلال میکرد اما به آن حرف
دومی حضرت دفع دخل خواستند بکنند از باب این سد ثغور کنند. بگویند خیلی خب اگر هم
میخواهید بگویید اهل دو ملت ارث نمیبرند خب ما که اهل دو ملت نیستیم، ما از ملت
واحده هستیم. یا این وجه را بخواهید بگویید که أولوا الأرحام بعضهم أولی ببعض، من رحِم

او نیستم، خب آن هم که روشن است که من رحِم او هستم.

یک مطلب چهارمی هم از این مجموعه استفاده میشود که اینها میگفتند که حضرت
علیها السلام باز جواب دادند که این مسأله مربوط نمیشود به ارث و فدک و آن مسأله
خلافت است که اینها میگفتند از قرآن استفاده میشود که خلافت و نبوت در یک خاندان
جمع نمیشود. امیرالمؤمنین علیه السلام از این خانواده است، خلافت و نبوت در یک
خانواده جمع نمیشود. این را هم حضرت علیه السلام جواب دادند. آیاتی خواندند که نه

این چنین نیست، خلافت و نبوت در قرآن وجود دارد که در یک خانواده جمع شده.

اینها مطالبی است که حضرت سلام الله علیها خیلی مطالب قوی، استدلالی و محکمی
است. حالا ما از این اموری که حضرت علیها السلام فرمودند میخواستیم استفاده بکنیم
برای مدعایمان و آن این که بگوییم یک منهج خاصی پس در شریعت مطهره بوده. خب
بعد حضرت علیها السلام ادامه میدهند سخنانشان را تا میرسد به این جا که خیلی
خطبه بزرگ و بلیغ و پرمحتوا و از نظر الفاظ هم یک قدری مشکل هست. یعنی یک
عربیای است که فهمش دقت میخواهد. خب حضرت علیه السلام میفرمایند تا باز دو

مرتبه آیات ارث را گوشزد میفرمایند،

هِ لقََدْ کاَنَ أبَوُکِ(ص) باِلمُْؤمِْنیِنَ هِ بنُْ عثُمَْانَ وَ قاَلَ یاَ بنِتَْ رَسُولِ الل فأَجََابهَاَ أبَوُ بکَرٍْ عبَدُْ الل
عطَوُفاً کرَیِماً رَءُوفاً رَحِیماً وَ علَىَ الکْاَفرِیِنَ عذَاَباً ألَیِماً ...

تا این که

هِ ص یقَُولُ نحَْنُ مَعاَشِرَ الأْنَبْیِاَءِ لاَ ی سَمِعتُْ رَسُولَ الل هَ وَ کفََى بهِِ شَهیِداً أنَ ی أشُْهدُِ الل وَ إنِ
بوُةَ وَ مَا مَا نوُرثُِ الکْتِاَبَ وَ الحِْکمَْةَ وَ العْلِمَْ وَ الن نوُرثُِ ذهَبَاً وَ لاَ فضِةً وَ لاَ داَراً وَ لاَ عقََاراً وَ إنِ

کاَنَ لنَاَ مِنْ طعُمَْةٍ فلَوِلَیِ الأْمَْرِ بعَدْنَاَ أنَْ یحَْکمَُ فیِهِ بحُِکمِْهِ...

بعد این حدیثی است که میخواند که بعد حضرت:

ً هِ صَادفِاً وَ لاَ لأِحَْکاَمِهِ مُخَالفِا هِ ص عنَْ کتِاَبِ الل هِ مَا کاَنَ أبَیِ رَسُولُ الل فقََالتَْ ع سُبحَْانَ الل
ورِ وَ البهتان .... بلَْ کاَنَ یتَبْعَُ أثَرََهُ وَ یقَْفُو سُورََهُ أَ فتَجَْمَعوُنَ إلِىَ الغْدَرِْ اعتْلاَِلاً علَیَهِْ باِلز

تا

ً هِ حَکمَاً عدَلاًْ وَ ناَطقِا و هذَاَ بعَدَْ وفَاَتهِِ شَبیِهٌ بمَِا بغُیَِ لهَُ مِنَ الغْوَاَئلِِ فیِ حَیاَتهِِ هذَاَ کتِاَبُ الل
نَ الله عزَ وَ جَل فیِمَا فصَْلاً یقَُولُ- یرَثِنُیِ وَ یرَثُِ مِنْ آلِ یعَقُْوبَ وَ ورَثَِ سُلیَمْانُ داودَُ وَ بیَ
عَ مِنَ الأْقَسَْاطِ وَ شَرَعَ مِنَ الفَْرَائضِِ وَ المِْیرَاثِ- وَ أبَاَحَ مِنْ حَظ الذکرَْانِ وَ الإْنِاَثِ مَا أزََاحَ َوز
ً بهُاَتِ فیِ الغْاَبرِیِنَ کلاَ بلَْ سَولتَْ لکَمُْ أنَفُْسُکمُْ أمَْرا یَ وَ الش ظنَ ةَ المُْبطْلِیِنَ وَ أزََالَ الت بهِِ عِل

فصََبرٌْ جَمِیلٌ وَ اللهُ المُْسْتعَانُ علَى ما تصَِفُونَ.»[1]

ً این جاهای مختلف از افراد که این جا این جور جواب دادند. خب حالا ان شاء الله بعدا



مختلف، همین مضامین و قریب به این مضامین وجود دارد که صفحه 130، صفحه 146 تا
147، از صفحه 170 تا 172، صفحه 190 تا 192، صفحه 216، صفحه 233 تا 237 که

حالا من همین اخیری را خواندم.

وجــوه اســتدلال بــه ایــن روایــت:
(26:00)

حالا وجه استدلال چیست به این مجموعهای که حالا نقل کردیم.

وجه اول: (26:08)
وجه اول نحوه جواب حضرت علیها السلام از آن روایت است. حضرت علیها السلام
ً این نفرمودند که کتاب خدا را نمیشود تخصیص زد، یعنی اگر این حدیث باشد که قهرا
حدیث اگر باشد منفصل است، در کتاب خدا که نیست، این حدیثی است منفصل. اشکال
به این بود که این حدیث خلاف نص قرآن است صادر نشده. یا در بعضی از جاهای دیگر
فرموده چه کسی این را نقل کرده، تو داری میگویی ولی کسی نشنیده از پیغمبر صلی
الله علیه و آله یک چنین حرفی را، یعنی اگر چنین نقلی بود بود و شنیده شده بود و خلاف
قرآن نبود، بله آیات ارث تخصیص میخورد ولی این اشکالش این است که این حدیث
درست نیست. پس بنابراین، این جا این نحوه جواب حضرت سلام الله علیه دلالت بر این

جهت میکند.

وجه دوم: (27:17)
مطلب دوم این است که باز حضرت علیها السلام آن مطلبی را که خودشان حالا ابداع
فرمودند برای سد ثغور که اهل ملتین ارث نمیبرند، حضرت علیها السلام در این، در
صغری مناقشه کردند نه در کبری. فرمودند مگر ما از یک ملت نیستیم با پدرم. یعنی چه؟
یعنی اگر اهل دو ملت بودند قبول است، خب این اهل دو ملت باز نسبت به آیات ارث

میشود چه؟ در قرآن که متصلاً چنین چیزی نیامده.

سؤال: آیا جدلی باشد باز هم میشود به کبری اکتفاء کرد.

ً جواب: حالا فعلاً استدلالها را داریم میگوییم. مناقشات را بعداً شما بفرمایید. حالا فعلا
تقریر استدلال است. و جدل هم به باطل نمیکنند. البته جدل به باطل هم غلط است آن
هم از معصوم علیه السلام. جدل به باطل نمیکنند. بله مسلمّات قوم را ممکن است به

خودشان برگردانند.

بنابراین، باز نحوه جواب حضرت علیها السلام از عدم توارث اهل ملتین که دارد حضرت
علیها السلام میپذیرد کأنهّ که بله چنین مطلبی باشد آیات ارث را تخصیص میزند ولی
صغری محل اشکال است، تفریق به من و پدرم نمیشود. این هم تقریب ثانی است برای

این که از این روایت شریفه، از این خطبه شریفه استفاده میشود.



وجه سوم: (28:58)
مطلب سوم و تقریب سوم این است که باز حضرت علیها السلام میفرماید که آیا خصّکم
الله تبارک و تعالی به یک آیهای که در آن آیه پدر من را خارج کرده باشد؟ برای شما یک
آیهای نازل شده که در آن آیه پدر من استثناء شده باشد، خارج شده باشد؟ این کلام هم
مبتنی بر این است که بله اگر چنین آیهای بر فرض محال بود، خب بله میگفتیم آیات ارث
به این تخصیص میخورد. آیات ارث که در کنارش ذکر نشده اما در این قرآنی که ما خبر
داریم و ما اهلبیت هستیم، چنین آیهای که نیست، برای شما آیا آیهای نازل شده که در آن
جا پدر من اخراج شده از ارث گذراندگان که یعنی اگر چنین چیزی بود خب حق با شما

بود.

پس بنابراین این کلام حضرت علیها السلام هم دلالت میکند که بله اگر در قرآن یک
خاصی وجود داشت که پیامبر را اخراج کرده بود آن خاص که حضرت هم فرمود به او، در
یکی از این نقلها هست که حضرت فرمود تو یک آیه بیاور، یک دلیل بیاور أقنع به،
کجاست؟ یک آیهای بیاور که خصکم الله تعالی به این آیه. پس این محاجه حضرت زهرا
سلام الله علیها به حسب این نقل دلالت میکند که اگر چنین آیهای در قرآن بود بله با این
تخصیص میزدیم آیات ارث را «للِذکرَِ مِثلُْ حَظ الأْنُثْیَیَنْ‏» را تخصیص میزدیم مثلاً. بقیه
آیات ارث را تخصیص میزدیم ولی کجاست چنین مطلبی؟ این هم وجه سوم برای

استدلال به فرازهایی از این خطبه شریفه.

وجه چهارم: (30:56)
وجه چهارم برای استدلال این است که خود این که آن ظالم آمد به این حدیث مجعول
تمسک کرد، این نشان میدهد که این پذیرفته شد عند المسلمین است و یک دأب است،
یک امر مسلمّی است که بله اگر چنین امری میباشد آیه تخصیص باید بخورد. ادله ارث
باید تخصیص بخورد. نه این که استدلال آن حجت است، اما از باب این که این استدلال
اگر یک امر منکرَی بود، طبق ضوابط نبود، به حسب ظاهر این نمیشد، میگویند خب در
مقابل قرآن چه میگویی. اما این هم دلالت میکند که در آن بحث اصولی که تخصیص
کتاب به خبر واحد ممکن است، تخصیص کتاب به غیر کتاب ممکن است چون حدیث
ً دلالت میکند بر این که بین عموم قرآن و چیزی که تخصیص دارد میزند است. و ثانیا

یعنی در ظاهر خلاف او را میگوید، باید جمع کرد به تخصیص.

پس بنابراین، این هم یک وجهی برای استدلال است.

سؤال: وجه اول چه فرقی کرد با وجه چهارم؟

جواب: وجه اول این بود که حضرت علیها السلام پذیرفتند. و آن جور جواب دادند. جواب
ندادند که این معارض با قرآن است و میرود کنار. آن جور جواب دادند. یعنی بله اگر
حدیث درستی بود، سندش درست بود، دلالتش مخالف قرآن نبود، شرایط حجیت را
داشت بله، ولی این جوری نیست. اشکال در صغری کردند. پس معلوم میشود کبری
پذیرفته است. این جا کاری به فرمایش حضرت علیها السلام نداریم. این جا کار داریم به
این که خود این که اینها این جور دارند استدلال میکنند، خود استدلال اینها نشان



میدهد که بله این یک منهجی است که مسلمین قبول دارند، پیش مسلمین کأنّ مسلمّ
است که بله اگر قرآن، آیه، پیامبر صلی الله علیه و آله حرفی زده باشند که نسبتش اخص
مطلق با آن جا است، باید دست از کتاب برداشت. اگر یک عامی باشد، یک مطلقی باشد
و پیامبر صلی الله علیه و آله برخلاف آن چیزی فرموده باشند در موردی، باید دست
برداشت و آن را تخصیص زد، تقیید کرد. پس معلوم میشود یک دیدن است، یک رسم
مألوف است، پذیرفته شده عند المسلمین است که با یک خبر ساختگی میآید و
میخواهد آن منهج را بر این جا پیاده کند و استدلال بکند. این هم وجه چهارم برای

استدلال.

وجه پنجم: (33:51)
وجه پنجم برای استدلال خود این که حضرت علیها السلام فرمود عام و خاص داریم مثل
آن روایت. خود این که فرمود عام هست، خاص هست، قرآن عام دارد، خاص دارد پس

بنابراین یعنی باید عام و خاص را با هم دید و جمع کرد.

بنابراین به این پنج وجه فعلاً میشود استدلال کرد به این خطبه شریفه.

حالا ببینیم آیا این استدلالها اشکال دارد یا ندارد. ان شاء الله برای فردا.

و صلی الله علی محمد و آل محمد.

 

 

[1]. الإحتجاج على أهل اللجاج (للطبرسی)، ج‏1، ص: 102 - 106


