
اعوذ بالله من الشیطان الرجیم بسم الله الرحمن الرحیم الحمد لله رب العالمین و صلی
الله تعالی علی سیدنا و نبینا أبی القاسم محمد و علی آله الطیبین الطاهرین المعصومین

لا سیما بقیة الله فی الارضین ارواحنا فداه و عجل الله تعالی فرجه الشریف.

صورت پنجم:
بحث در این قسم بود که مرحوم محقق شهید صدر ذکر نفرموده. «اکرم العالم، اکرم
د است الفقیه» که مثبتین هستند و یکی مطلق است که «اکرم العالم» باشد و یکی مقی

که «اکرم الفقیه» باشد و متصلاً کنار هم صادر شده از مولی.

خب حکم این جا چیست؟

چون در این جا به حسب ظاهرِ امر تهافتی بین این دو کلام به ذهن میآید. چون از یک
طرف هر دو اینها اطلاقشان شمولی است. «اکرم الفقیه» یعنی همه فقهاء را اکرام
بکن، نه یک فقیهی را. «اکرم العالم» هم باز اطلاقش شمولی است، نه یک عالم را اکرام
بکن. مثل «اعتق رقبةً» نیست که یعنی یک رقبه آزاد کن. در این جا «اکرم العالم»
شمولی است. «اکرم الفقیه» هم شمولی است. این از یک طرف. از طرف دیگر این جا
نمیتوانیم قائل بشویم به تعدد حکم و بگوییم دو تا حکم مولی دارد. یکی اینکه «اکرام
عالم» بکن حالا چه فقیه باشد، چه غیر فقیه باشد. یکی هم «اکرام فقیه» بکن. چرا
نمیتوانیم بگوییم تعدد حکم است؟ چون فرض کردیم که ظهور این دو تا کلام در شمولی
است. حالا که شمولی شد پس در مورد فقهاء باید دو تا حکم، ممثال هم جعل شده باشد.
هم وجوب اکرام من حیث این که عالم است، و هم وجوب اکرم من حیث این که فقیه
است. و تعدد حکم در مورد واحد هم یا ممکن نیست و یا این که حداقلش خلاف فهم
عرف است. یا عقلاً ممکن نیست اجتماع مثلین است و یا این که اگر بگوییم این ابواب از
آن حرفها خارج است، در نظر عرف این چنین است که معنا ندارد دو تا وجوب علی حده
در یک موضوع واحد باشد. در این جاها اگر دو تا مصلحت است، اینها با هم کسر و
د درست میشود، نه این که دو انکسار میکنند و در هم ادغام میشوند و یک وجوب مؤک
تا وجوب علی حده در کنار هم روی موضوع واحد قرار بگیرد. «اکرم العالم» که شمولی
است، و «اکرم الفقیه» هم که شمولی است. حالا که شمولی شد پس نسبت به فقهاء،
آن «اکرم العالم» شاملش میشود، «اکرم الفقیه» هم شاملش میشود. این جور نیست
که اکرم میگوید یک فقهی را اکرام بکن، و آن هم بگوید یک عالمی را اکرام بکن. خب
ً در این جا علمای فقهاء مصب هر دو حکم هستند. این از یک طرف. از طرف دوم قهرا
نمیتوانیم بگوییم تعدد حکم است در این جا چون در مورد عالم فقیه اجتماع مثلین لازم

می‌آید. دو تا وجوب، و این اجتماع مثلین إما باطلٌ عقلاً و یا اینکه باطلٌ عرفاً.

سؤال: شاید یک قرینهای باشد که این جا دو تا حکم است.

جواب: نمیشود. محال که با قرینه درست نمیشود. عرف زیر بار نمیرود و می‌گوید
نمیشود ولو عقل بگوید میشود. یا عقل هم بگوید نمیشود. دو تا حکم علی حده یعنی
د در این جا درست بشود. وجوب علی حده، دو وجوب علی حده، نه این که یک وجوبِ مؤک
تا وجوب جدا. قانون مثلاً بیاید بگوید نماز واجب است، این یک وجوب. دو مرتبه یک وجوب
دیگر قانون جعل بکند و بگوید نماز واجب است، یعنی همان نماز. این نمیشود. غیبت
حرام است، و دو مرتبه بگوید غیبت حرام است. نه این که اظهار کند همان کلمات را، نه



واقعاً دو تا قانون جعل کند. دو تا اراده داشته باشد، به خصوص طبق کسانی که میگویند
حقیقت حکم اراده است. دو تا اراده بر یک مراد نمیشود.

خب از طرف دیگر حالا که حکم واحد است، یک وجوب بیشتر نیست، آوردن این قید برای
چیست؟ اگر احتراز میخواهد بکند که ظاهر قیود احترازیت است، پس بنابراین میخواهد
بگوید غیر فقیه وجوب ندارد، خب این با اکرم العالم اولی که اطلاق دارد، سازگار نیست
چون اکرم العالم، غیرفقیه را هم میگیرد و میگوید وجوب دارد. اگر نه، آن اکرم العالم
اطلاقش سر جایش است و تقیید نمیخواهد بشود، پس این قید در این جا برای چه آورده،
لغو است بعد ما فرضنا که حکممان یکی است. این است که در اکرم العالم و اکرم
الفقیه، لدی التأمل آدم یک تنافی و تهافتی احساس می‌کند ولی معمول فقهاء و علماء در

امثال این جور موارد در روایات، در نصوص، قائل به تهافت نشدند.

خب این جا سرّش چیست؟ خب یک مسأله مهمی است. این مقدماتی که گفتیم کدامیک
خدشه دارد؟ حالا در کتاب اضواء و آراء فرمودند، استاد متعرض این صورت نشدند. چهار
صورتی که گفتند این هم یک صورت پنجمی است که در آن مشکل وجود دارد و باید حل
ً این بشود مشکلهاش. مرحوم محقق شهید صدر متعرض این صورت نشدند که واقعا

مشکله را دارد که ما باید چه کنیم در این جاها؟

خب اگر نتوانیم حل بکنیم، قهراً باید بگوییم در این جا اجمال است. برای این که بالاخره
یک اشکالی در این جا وجود دارد. نمیدانیم اخذ کنیم به اطلاق اکرم العالم و فتوا بدهیم
اکرام همه علماء واجب است. خب اگر به این التزام بدهیم لازمهاش این است که بگوییم
آن فقیه که در آن جا ذکر شده لغو است. اگر بخواهیم فتوا بدهیم که نه، اکرام فقیه
واجب است و آن فقیه لغو نیست، پس فتوا نمیتوانیم بدهیم که همه علماء واجب الاکرام
هستند. این است که یک تهافتی در این بین پیدا میشود. خب قهراً این جا راهحلی نداریم
ما، و به اجمال کشیده میشود. مگر این که بگوییم این مقیدی که بعد ذکر شده، گاهی
ً مرادش تأکید است یا از این جهت که گاهی هست که مطلق برای تأکید است. واقعا
درسته مطلق است ولی خیلی وقتها بعضی حصصش، بعضی افرادش، مغفول میماند
در ذهن خیلیها. این را هم میگوید برای خاطر این که یک وقت غفلتی نباشد. نمیخواهد
حکم جدیدی را بگوید بلکه میخواهد تأکید کند که این یادت نرود. مثلاً گفته «اکرم العالم»
- حالا این حرفی که میخواهم بزنم در فقیه نیست اگرچه در جایی هم ممکن است باشد
و حالا عرض میکنم.- و بعد میگوید «اکرم النحویین». چون ممکن است احتمال بدهد که
یک وقت عالم که میگویند فقط ذهنشان میرود به علمای فقه و اصول و تفسیر و این
چیزها و نحویها بندگان خدا کأنّ عالم حساب نمیشوند. از این جهت میگویید «اکرم
النحویین». این در حقیقت حکم جدید نمیخواهد بیان نماید بلکه این برای تأکید است، تنبیه
است، توجه است که این از قلم نیفتد، از ذهنها هم نیفتد. یا در همان اکرم الفقیه تا این
که در چه محیطی گفته شده باشد. محیطی که فقهاء را جزو علماء نمیدانند کأنّ، در آن

محیط هم میگوید اکرم الفقهاء تا بفهمند که اینها هم عالم هستند.

سؤال: ذکر الخاص بعد العام ...

جواب: همان ذکر خاص بعد از عامها همین مشکله را دارد. وقتی متصل است، آن ذکر
خاص همین مشکله را دارد اگر آنها شمولی باشد. حالا اگر شمولی نباشند مشکلی ندارد
و میشود حل کرد. اما اگر شمولی باشند، دیگر اشکال خیلی آکد میشود، آن مشکل‌تر

میشود.



سؤال: استاد اگر قائل بشویم که وجوب اکرام با اکرامٌمایی برداشته میشود، در اکرم
الفقیه تعدد اکرام را نمیآورد این تکرار.

جواب: یعنی چه با اکرامٌ ما؟

سؤال: در عالم یک بار اکرام میکند، و وجوب برداشته شد، و ساقط شد. ولی در فقیه دو
بار، سه بار باید اکرام بکند.

جواب: خب نگفته که.

سؤال: چون یک بار شامل ...

جواب: خب شما یک قید اضافی از بیرون میآورید. اگر این جوری میگفت اکرم العلماء و
اکرم الفقهاء مرات، کرات، خب بله، این اصلاً تکلیف جدیدی بود.

سؤال: نه عرضم این است که این به عنوان این که عالم است یک بار اکرام میشود و به
عنوان این که فقیه است یک بار دیگر اکرام میشود.

جواب: خب فقیه و عالم که یکی است. عالم شعبه دارد. فقیه است، فیلسوف است،
مفسر است، رجالی است، فیزیکدان است، شیمیدان است، ...

سؤال: ...

جواب: بیشتر اکرام بشود؟ یعنی تکرار بشود؟

سؤال: بله تکرار بشود. میخواسته تکرار بشود. یکی به عنوان ...

جواب: اگر تکرار بشود موضوع واحد نیست. پس اکرم العالم اگر میخواهد تکرار بشود،
آن گفته اکرم العالم یعنی یک بار همه را اکرام کن و فقیه حالا بار دیگر، بار سوم، بار

چهارم اکرام کن.

سؤال: حاج آقا حیثها را میشود مختلف بگیریم. از حیث عالم بودنش یک بار، از حیث
فقیه بودنش هم یک بار. حیثها را مختلف بگیریم.

جواب: عالم بودن با فقیه بودن چه فرقی میکند؟ مگر عالم را غیر از حیث فقیه بودنش
عالمش کرده. عالم به همان حیث فقیه بودن عالم شده.

سؤال: اعم است ...

جواب: میدانم. پس الان این آدمی که الان فقه بلده، از حیث همین فقه بلد بودنش
مصداق عالم شده نه چیز دیگری. یعنی همان حیثیت واحده باعث شده که تحت آن

موضوع واقع بشود، و تحت این موضوع هم واقع بشود.

 

سؤال: ...

جواب: اینجاها ما به خاطر این که اگر حالا بگوییم اکرم الفقیه مجرد بگوید، آن جا ممکن



است شما بگویید که مفهومی ندارد. اما وقتی گفته اکرم العالم.

سؤال: پس به طریق اولی میفهمیم که ...

جواب: نه نه، مشکلهاش را بگوییم حالا. گفته اکرم العالم و بعد دارد میگوید اکرم الفقیه،
خب گفته میشود که اگر این چیز خاصی نبود، شما که گفتید اکرم العالم.

سؤال: نه، اصلاً این کاملاً واضح میشود که این دومی قطعاً مفهوم ندارد. آن صدر خودش
قرینه آکدی میشود، و کاملاً میرساند که دیگر  این اکرم الفقیه ...

جواب: یعنی این فقیه را برای چه گفته؟ احتراز نمیخواهد بکند؟

سؤال: حضرتعالی هم با تأکید حل کردید دیگر. یعنی اشکال خیلی به نظر میآید سادهتر
میشود حل کرد، به اجمال هم نمیرسد. شاید کسی توهم بکند مفهوم حداکثری دارد ولی

به قرینه صدر واضح است که مفهوم ندارد و دارد تأکید را میگوید.

جواب: خب به عبارةٍ أخری. اگر یک جایی یک جوری یک چیزی پیش آمد که فهمیدیم این،
احترازی نمیخواهد بکند، میخواهد تأکید بکند، میخواهد تنبیه بکند که به غفلت نیانجامد.
ممکن است یک فردی را که ذهنها ممکن است توجه به فردیتش نداشته باشند میگوید.
از این جهت که توجه به فردیتش ندارند، میگوید. ارشاد است در حقیقت. اینها اگر شد
خب عیب ندارد که ایشان میفرماید که غالب موارد بعید نیست همین باشد فلذا فقهاء در

این جاها تعارضی ندیدند، اما فرض اگر کردیم که اینها نیست.

سؤال: پس راه حل شما هم غلط است.

جواب: راه حل ما اجمال است، ما راه حلی نداریم.

سؤال: الا أن یقال که تأکید باشد. خب پس خروج از فرض است. شما گفتید الا أن یقال
بالتأکید ...

جواب: نه، این الا، این استثناءها، میدانید که گاهی استثناء ....

سؤال: ...

جواب: بله بله. پس جواب ندارد و میگوییم اجمال دارد. میگوییم اگر این جاهایی که دو
تا این جوری در کنار هم قرار گرفته، از یک راهی فهمیدیم که تأکید است، تنبیه بر فردیت
این است، که در حقیقت خروج از موضوع میشود، خیلی خب در این جا اصلاً مشکلی
نیست، اما در غیر این جا اجمال پیدا میکند. مثلاً فهمیدیم که بله نمیخواهد تأکید کند. یک
فردی را دارد میگوید که واضح است این توجیهات در بارهاش نمیآید. خب در این جا

اجمال پیدا میکند.

سؤال: جواب ما باز هم میآید که مفهوم ندارد دومی.

جواب: برای چه ذکرش کرده، دو تا حکم که نیست؟

سؤال: دو تا حکم که نیست پس چرا ذکر کرده؟



جواب: خب همین دیگر. پس حالا که ذکر کرده، معلوم میشود میخواهد احتراز کند.
ببینید همین است دیگر. حالا که ذکر کرده معلوم میشود میخواهد احتراز بکند. حالا که
میخواهد احتراز بکند پس چرا آن جا را مطلق گفتی؟ یا باید مطلق نگویی یا یادت

نیاوری، چرا این کار را کردی؟ این است که یک ...

سؤال: بیان فرد افضل ...

جواب: باز آن فرد افضل یعنی همین. فرد افضل یعنی میخواهد بگوید حکم در این جا
د است. یک توجیهات این چنینی اگر بود، خب از بحث خارج میشود. این جا ایشان مؤک

میفرمایند که:

«فقد یوجب اجمال الإطلاق فیه ما لم یستظهر انّ ذکر القید من جهة التأکید علیه أو أیة
نکتة اخُرى بحیث لا یکون ذکره ظاهراً فی الاحترازیة،

سؤال: حاج آقا مگر میشود نباشد این توجیهات. اگر میخواهد نباشد باید قرینه دیگهای
از خارج بیاید بگوید این توجیهات نیست. وگرنه همیشه این توجیهات هست. یا تأکید است،

یا فرد افضل است، یا ...

و لا یبعد ذلک فی أکثر الموارد.

در اکثر موارد چنین توجیههایی پیدا میشود.

و لعلهّ لهذا لم یفهم المشهور التعارض من دلیلین مثبتین کذلک.»[1]

دو تا دلیل مثبتین این چنینی را تعارض نفرمودهاند. این به خاطر این است که معمولاً این
جوری هست. اما اگر یک جا به یک خصوصیتی متوجه شدیم این نیست، در این جا اجمال

پیدا میشود.

سؤال: حاج آقا «اکرم العالم» و «اکرم العالم الفقیه» هم مثل همین است. این دو تا
پشت سر هم بیاید باز همین مشکل را دارد؟

جواب: بله دیگر. آن را خود مرحوم محقق شهید صدر گفتند و این را متعرض نشده بودند.

سؤال: حاج آقا در یک خطابهای این چنینی میتوانیم بگوییم مقصود مولی این است که
ً اگر امتثال یک چیزی باشد که مقوله تشکیک در مقام امتثال هم یک تأکیدی باشد. مثلا
باشد، کم و زیاد دارد. فرض کنید که مثلاً مولی به عبدش میگوید که به همه شهر غذای
نذری بده، و بعد میگوید به همسایهها هم غذای نذری بده. این معنایش این است که به

همسایهها مثلاً بیشتر بده یا مثلاً چربترش کن یا مثلاً همین که فرمودید ...

جواب: خب شما هم توجیهها را دارید میگویید دیگر. تأکید میکند یا چون غفلت دارد.

سؤال: ... در مقام خطاب است. میگویم در مقام امتثال هم از عبد میخواهد که آن
امتثال، امتثال خاصی باشد در مورد مقید.

جواب: یعنی بدون این که حکم عوض باشد؟

سؤال: بله. حکم واحد است...



جواب: یعنی یک واجب دیگری را به گردنش میخواهد بگوید در مورد آنها؟

سؤال: نه واجب دیگری بلکه همان واجب ولی به نحو مؤکد. یعنی امتثال متفاوت باشد با
آن امتثال.

جواب: تا قیودی اخذ نکرده، معنا ندارد بگوید امتثال متفاوت باشد.

سؤال: پس چه دلیل که ...

جواب: چون الانطباق قهری و الامتثال عقلی. ببینید اگر در آن متعلقِ تکلیف هیچ دستکاری
نمیکند. گفته «اکرم العالم» و در این هیچ دستکاری نمیکند، و یکی از عالمها هم همین
«فقیه» است. حالا  اگر میخواهد بگوید که این فقیه اکرامش به یک شکل خاصی است.
دیگران را سلام به آنها بکن ولی در فقیه، مثلاً علاوه بر سلام کردن دست هم به سینه
بگذار. خب اگر این را میخواهد بگوید پس بنابراین یک واجب اضافهای کرده. اگر فقط
اکرام خواسته باشد و در فقیه چیزی را اضافه نکرده باشد، خب در این جا سلام تنها هم
بکند امتثال شده چون الانطباق قهری و الامتثال عقلی. پس اکرم العلماء غیر فقهاء را
بالاکرام المطلق و اکرم الفقهاء به این اکرام خاص، یعنی حکمش جدا میشود. دو تا حکم

میشود. برای اینها اکرام خاص واجب شده. و برای آنها اکرام مطلق واجب شده.

سؤال: حکم یکی است ولی از آن خاص ...

جواب: حکم یکی است، یعنی سنخش یکی است، یعنی شبیه هم است ولی این جور که
شما میفرمایید دو تا حکم میشود. متعلقِ آن وجوب، مطلق الاکرام است و متعلقِ این

وجوب، اکرام خاص است.

سؤال: اگر این باشد که دیگر مقید لغو است. اصلاً برای چه پس مولی آورده؟ مولی حکیم
که این کار را نمیکند.

جواب: خب دیگر همین است. گرفتاری همین است. اگر آنها را توجیه توانستیم بکنیم،
خیلی خب. اگر نه، در آن میمانیم که آن جا چیست. راوی اشتباه کرده؟ چه جور شده؟

در آن میمانیم.

سؤال: حاج آقا در این موارد هیچ وقت عموم در اطلاق جمله اول شکل نمیگیرد چون
ممکن است جمله دوم بیان بوده باشد ...

جواب: این که این جور جاها اجمال پیدا میکند همین است. اجمال چه جوری است؟ یعنی
همین. نمیفهمیم اطلاقی منعقد شد، یا نشد، و اگر شده چه جوری میشود.

سؤال: پس این که در اکثر موارد تمسک میکند، نباید تمسک میکردند.

جواب: باید تمسک میکردند چون میگوید اکثر موارد از این قبیل است که میفهمند که
احتراز نمیخواهد بکند. میفهمند برای تأکید است، میفهمند برای تنبیه است. میفهمند

یک نکته دیگری ...

سؤال: اول باید ظهور در اطلاق باشد تا ...



جواب: وقتی ظهور در احترازیت ندارد چه مانعی دارد. مانعی از انعقاد اطلاق نداریم.

سؤال: ما یصلح للقرینبة ...

جواب: دیگر جمله دوم ما یصلح للقرینیة نیست. چون وقتی که جمله دوم نکتههایی دارد،
دیگر لایصلح للقرینیة میشود.

خب این بحث در متصل تمام شد.

د ما متصل است و احکامش اینهایی بود که گفتیم و نکاتی در این متصل باز پس تارةً مقی
ً نکات باقی مانده این جا علی ضوء ما باقی مانده که وقتی منفصل را اخذ کردیم، قهرا
نذکره در آن جا روشن خواهد شد. چون حرفهایی در این جا به شکل فتوا زده شد و

تحلیلش بیان نشده اما این تحلیلها در آن جا خواهد آمد.

د تارةً متصل است و تارةً منفصل است. پس مقی

مقـــام دوم: مقیـــد منفصـــل باشـــد
(23:28)

د منفصل هست به طور کلی بر دو قسم است. در جایی که مقی

د منفصل هیچ گونه تهافت و تعارضی ولو بدواً با مطلق ندارد. مثل این که گفته تارةً آن مقی
«اذا ظاهرت فاعتق رقبةً». و بعد گفته «اذا ظاهرت فاعتق رقبةً مؤمنةً» و ما تعدد حکم را
فهمیدیم إما مِن خود نفس الدلیلین او من الخارج. خب این جا تهافتی ندارد. دو تا تکلیف
دارد به گردن ما میگذارد. یکی این که در مورد ظهار یک عبد آزاد کن و آن تکلیف اول
د نیست. یعنی دو تا عبد باید آزاد بکنی. یک عبدش قید ندارد و هر جور میخواهد مقی

باشد. عبد دوم را باید آزاد بکنی و آن باید حتماً رقبه مؤمنه باشد.

سؤال: باز هم این جا دو تا حکم میآید روی رقبه مؤمن.

جواب: دو تا تکلیف است.

سؤال: در مورد رقبه مؤمن ...

جواب: نه، آن از باب فرد اول است. یعنی عبد اول، عبد دوم، این طوری میشود.

پس تارةً این چنین است، مشکلی ندارد. و مثالهای دیگر که در آنها تهافتی دیده
ً بین المطلق و المقیدّ. ً و لا عرفا نمیشود لا عقلا

و أخری بین المطلق و المقیدّ تهافت دیده میشود. این مواردی که تهافت دیده میشود
داً ناظراً نه به شکل د ما لسانش تقیید است اصلاً یعنی ورََدَ مقی علی اقسامٍ. تارةً آن مقی
ً له دارد گفته میشود. مثل این که گفته «اذا ظاهرت ً له، ناظرا بیان مستقل بلکه متمما
فاعتق رقبةً» و بعد در یک روایت دیگر فرموده: «فلیکن الرقبة المُعتْقَ فی باب الظهار
د ما مؤمنة». خب این ناظر به آن است. خب این قهراً داخل میشود در حکومت، این مقی



در حقیقت حاکم است. و به همان وجوهی که در بحث حکومت ذکر شد مقدم میشود. و
این پروندهاش جدا میشود از بحثی که فعلاً در این جا است. این میرود داخل در بحث

حکومت میشود.

د ما ناظر نیست، حاکم نیست بلکه همان طور که آن بیان حکمِ موضوعی و أخری این مقی
د دارد میکند. در این صورت که این را دارد میکند، این هم بیان حکمِ موضوع بر روی مقی
چنین است، خودش صور عدیده دارد. چون تارةً مثبتین هستند، تارةً نافیین هستند، تارةً
مختلفین هستند. یکیاش مثبت است و یکیاش نافی است. که خود این دو قسم میشود.
مطلق مثبت است، و مقید نافی است یا بالعکس است. و تارةً در همه این صور
اطلاقمان بدلی است در هر دو، تارةً در هر دو شمولی است، تارةً در یکی بدلی است و
در یکی دیگر شمولی است. و در آن جایی هم که مثبتین هستند تارةً وحدت حکم احراز
شده، تارةً وحدت حکم احراز نشده. خب شما اینها را که در هم ضرب کنید صور عدیده
میشود. اینها صوری است که در این جا قابل تصویر هست. و در همه این موارد تهافت
دیده میشود بین مطلق و مقید. آن گفته «اعتق رقبةً» یعنی هر رقبهای بروی آزاد بکنی
کافی است و اشکالی ندارد. مقتضایش این است. آن گفته «لاتعتق رقبةً کافرة». خب
مقتضای آن این است که رقبه کافر نباید آزاد کرد، حرام است. آیا این جاها باید چه کرد؟

و آیا مقدم میشود یا نه؟

در مسأله دو قول است، یا سه قول است.

یک: این که بله باید اطلاق تقیید بشود در کل هذه الموارد.

نظر دوم: این که تفصیل باید داد و مفصلیین دارای مذاهبی هستند و آرایی دارند.

حالا قبل از این که ما وارد آن مسائل بشویم، این جا فعلاً فرمایش شهید صدر را ذکر
میکنیم تا حالا بعد ان شاء الله وارد آن مباحث بشویم.

فرمـایش مرحـوم محقـق شهیـد صـدر:
(29:31)

مرحوم شهید صدر قدس سره در این جا میفرمایند برای حل این مشکله که این جا باید
چه کرد، آیا باید تقیید، کرد، تقیید نکرد، و مبنای تقیید چیست؟ ایشان میگوید سه نظر

مهم رئیسی این جا وجود دارد.

نکته:
قبل از این که این سه نظر رئیسی را بگوییم این نکته را باید توجه کنیم که تارةً ما مسلک
مرحوم شیخ اعظم را قائل میشویم و میگوییم اصلاً تحقق اطلاق متوقف است بر این
که حتی منفصلاً قرینهای برخلاف نباشد. خب اگر این مسلک را قائل شدیم، قهراً هر جا
مقید منفصل داریم، ما اطلاقی نداریم. ظهور اطلاقی وجود ندارد تا تهافتی بشود و بعد
بگوییم حالا تقیید باید بشود، و تقیید وجهش چیست. وقتی با چنین مقیدهایی برخوردیم،



ً نداریم. آن یک قضیه مهمله این یکشف از این که آن، خیال اطلاق بوده، اطلاقی اصلا
د است و آن به نحو اهمال است، المهملة فی قوة الجزئیه، است و کل الملاک همان مقی
قدر متیقنش را باید اخذ کرد. و أخری میگوید این مسلک ناتمام است کما ذهب الیه
المحقق الخراسانی و مسلک مشهور تقریباً الان بعد از مرحوم شیخ این است. میگوییم
دی است این، ظهورش منقعد میشود یا این حکم عقل در این جا پا میگیرد و آن هم مقی

که بعداً میآید.

علی هذا المسلک که ما این مطلب را بگوییم، حالا سه راه حل وجود دارد، سه مبنا هست.
سه نظریه هست این جا.

نظریه اول: (31:52)
د به خاطر نظریه اول این است که گفته میشود این جا تقیید میشود آن مطلق به آن مقی
د نسبت به ظهور مطلق. چون در حجیت ظهورات عند اظهریت و اقواییت ظهور مقی
العقلاء یک قیدی وجود دارد و آن قید این است که ظهور وقتی حجت است که ظهور
د از ظهور مطلق اقوایی در قبالش نباشد. این کبری است. صغری این است که ظهور مقی
اظهر، اقوی، اشدّ است. چرا؟ چون ظهور حال شخص در این است که أرادَ مَا قاَلَ را آکد
است تا لمَْ یرُدِْ مَا لمَْ یقَُلْ. در مطلق میگوییم قید را نگفته پس معلوم میشود نخواسته.
این یک ظهور حال است. اگر میخواست میگفت. حالا که نگفته پس نخواسته. این،
ظهورِ حال شخص است. این، علت این است که اطلاق درست میشود. میگوییم نگفته
پس معلوم میشود نخواسته. خود این، یک ظهور حالی هست. اما اگر گفت، میشود:
«نمیخواسته و همین جوری گفته». این، خیلی مؤونه میبرد. پس ظهور حال در این که
مَا قاَلهَُ أرَادهَُ یک ظهور اقوایی است. شبیه آن چه که در زیاده و نقیصه گفته میشود. اگر
دو تا روایت هست که یکی مع الزیاده است، و یکی دیگر مع النقیصه است، آنها میگویند
که اصالة عدم الزیاده داریم. یعنی اصل این است که آن که اضافه گفته از پیش خودش
اضافه نکرده. اگر هم از پیش خودش چیزی بخواهد اضافه بکند خیلی مؤونه میخواهد. اما
این که یادش رفته آن را بگوید، سهو کرده و آن را نگفته، خب این خیلی پیدا میشود. خب
پس در مطلق درسته نگفته و ظهور در نگفتن این است که نخواسته اما آن چنان ظهور
قویای نیست، شاید هم میخواسته و فراموش کرده گفتنش را. یکهو سهوی برایش پیش
آمده، یکهو یک غفلتی پیش آمده. این کثیراً ما برای انسان پیش میآید. اما آن طرف که
گفته، آیا غفلت کرده و گفته؟ بیاساس گفته، حواسش نبوده که این را نباید بگوید و
گفته؟ این خیلی مؤونه میخواهد. بنابراین یک کبری، و یک صغری در این جا داریم. کبری
ً چون امضایی است، که ً شرعا ً و قهرا این است که ظهورات وقتی حجت است عقلائا
د اقوی است و اشدّ است و اظهر ظهور اقوی در قبالش نباشد. و بما این که ظهور مقی

است، از این جهت مقدم میشود.

در این جا اگر توجه بفرمایید حتی تقیید هم نمیخواهیم بکنیم بما له من المعنی حرفیاً بلکه
حقیقت مطلب این است که آن اطلاق، حجت نیست و این حجت است. این راه اول و

نظریه اول است که محتملِ عبارت مرحوم محقق خراسانی هم هست.

و صلی الله علی محمد و آل محمد.

 



 

[1]. اضواء و آراء؛ تعلیقات على کتابنا بحوث فی علم الأصول، ج‏1، ص: 665


