
اعوذ بالله من الشیطان الرجیم بسم الله الرحمن الرحیم الحمد لله رب العالمین و صلی
الله تعالی علی سیدنا و نبینا أبی القاسم محمد و علی آله الطیبین الطاهرین المعصومین

لا سیما بقیة الله فی الارضین ارواحنا فداه و عجل الله تعالی فرجه الشریف.

بحث در این جمع عرفی بود که عرف در بعض موارد به خاطر خصوصیت موجود در دو
دلیل یا چند دلیل که با هم تهافت ظاهری و تنافی ظاهری دارند، در یکی از آنها تصرف
میکند به این که یکی از آنها را حمل میکند بر حکم اقتضایی و دیگری را بر حکم فعلی
که این جمع به نظر محقق خراسانی مطرد است در مواردی که ادله احکام اولیه و ادله
احکام ثانویه با هم تعارض پیدا میکنند که به نظر ایشان ادلهی داله بر احکام اولیه حمل
میشود بر حکم اقتضایی در موارد معارضهاش با آن حکم ثانوی و البته اگر چه عرض
کردیم که ایشان در بحث تعادل و تراجیح فرمودند این جمع مطردٌ است در مواردی که
ادله احکام اولیه و ادله احکام ثانویه با هم تعارض پیدا میکنند اما در بحث لاضرر اطراد را
ً این چنین است اما گاهی هم برعکس ممکن است قبول ندارند. میفرمایند که معمولا
بشود یعنی آن که حکم اولی است حمل میشود بر فعلی و آن حکمی که بر روی عنوان

اضطراری رفته بر عنوان اقتضایی حمل میشود.

سؤال: اطراد را شیوع نمیشود معنا کرد؟

جواب: خلاف ظاهر کلمه اطراد است.

خب این کبرای مطلب است.

عرض کردیم در این جا دو تا بحث هست. یک بحث کبروی است که آیا یک چنین جمع
عرفی و چنین طریقه عرفیهای هست و صحیح است، حجت است ام لا؟ و بحث دوم این
است که آیا تطبیق این کبری بر موارد احکام اولیه و ثانویه، تمام است یا تمام نیست.
بحث دوم که بسیاری از فرمایشات آقایان و اشکالاتی که آن جا کردند براساس آن
فرمایش دوم مرحوم محقق آخوند است، آن خیلی در این بحث تعادل و تراجیح اهمیت
ندارد. آن بحث دوم در حقیقت باید هر کدام در مواضع خودش بحث بشود. در حدیث
لاضرر، در لاضرار، در حدیث اضطرار، در اکراه، در یمین، در نذر، در عهد و این مواردی
که احکام ثانویه داریم. در هر جا باید فقیه ادلهاش را محاسبه کند و ببیند باید چه بگوید. آن
که مهم است و مربوط به بحث این جا میشود همان بحث کبروی است که آیا چنین

چیزی حجت هست یا نیست.

در این جا سه اشکال مهم وجود دارد.

اشکـال اول: فرمـایش مرحـوم محقـق
اصفهانی (3:57)

اشکال اول از محقق اصفهانی رضوان الله علیه حسب ما نستفیض من کلماته قدس
سره.

ایشان فرمودند که این طریقه به یک معنا غیرمعقول است و به یک معنا غیرعرفی است.
بنابراین این راه به عنوان یک جمع عرفی، یک طریقه عرفیه باطل است. چرا؟ برای این



که مقصود از این که میفرمایید حمل میکنیم حکم را در یکی از این دو تا دلیل، بر
اقتضایی سؤال میکنیم مقصود از این اقتضایی چیست؟ دو احتمال در آن هست. یکی
اقتضایی ثبوتی و یکی اقتضایی اثباتی. مقصود از اقتضایی ثبوتی این است که یعنی در
واقع این حکم وجود ندارد، این حکم تحقق پیدا نکرده از طرف جاعل اما چون امر آخری
که این حکم مرتبط با اوست به نحوٍ من الارتباط، حقیقتاً وجود دارد، وجود او را مجازاً و
ً به این حکم نسبت میدهیم. نظیر این که گفته میشود که مقتضَی در مرحلهی عرضا
مقتضِی موجود است. در معقول و در غیرمعقول این جمله معروف است. گفته میشود
مقتضَی در مرتبهی مقتضِی موجود است. آن جا معنایش این نیست که مقتضَی در مرتبهی
ً وجود دارد. یعنی آن وجودی که تناسب با آن مقتضَی دارد به حسب عالم مقتضِی واقعا
وجود که حالا یا جوهر است یا عرض است یا وجود رابطی است، آن، لباس آن وجود را به
خود نپوشیده استبلکه آن که محقق است وجود مقتضِی است اما این وجود مقتضِی را
ً به آن مقتضَی هم نسبت میدهند مثل آن مثالی که دیروز عرض کردیم. ً و مجازا عرضا
خب در این جا هم شما میخواهید بفرمایید که عرف میآید میگوید این دلیلِ دالهی بر
احکامِ عناوین اولیه میخواهد بگوید این احکام وجود دارد اما وجود اقتضایی. اگر گفتیم که
«الخمر حرامٌ» و در قبالش حالا یک جا اضطراری پیدا شده، اکراهی پیدا شده یا از عدم
نوشیدنش ضرر بر کسی وارد میشود، بگوییم خب لاضرر یا ما اضطروا الیه یا ما
استکروه علیه میگوید الان حکم فعلی این است که حلال است آشامیدن این خمر و آن
دلیلی که گفت: «الخمر حرامٌ»، بالنسبه به این مورد میخواهد بگوید در همان جایی که
اضطرار است حرمت وجود دارد، همان جایی که اکراه است حرمت وجود دارد اما به
وجود اقتضایی، نه به وجود واقعی. به وجود اقتضایی یعنی یک وجود عرضی و مسامحهای.
بنابراین تعارضی ندارند. چون آن که واقعاً وجود دارد حلیت است و آن دیگری واقعاً وجود
ندارد بلکه دارد به مسامحه و بالعرض گفته میشود وجود دارد فلذا تعارض بدوی بین این

دو تا به این شکل حل میشود و با هم هماهنگ میشوند.

مرحوم محقق اصفهانی میفرماید اگر این مقصود است، این غیر معقول است. چرا؟ به
دو دلیل.

دلیل اول: (8:17)

دلیل اول این است که فرض بحث ما همین طور که از کلمات خود مرحوم محقق آخوند

ِ استفاده میشود این است که حداقل دو تا دلیل داریم. آن دلیل که دال بر احکام
موضوعات به عناوین اولیهشان هست، فرض این است که دارد دلالت میکند بر وجود
حکم و وجود انشاء. و با این جمعی هم که میخواهد بشود، نمیخواهیم به قرینه آن دلیل
ً از تحت آن دلیل خارج است و مشمول آن دلیل نیست. مثل بگوییم که این مورد واقعا
موارد تخصیص نیست. مثل موارد حکومت نیست. میخواهیم بگوییم واقعاً حکم هست و
آن دلالت میکند بر وجود یک حکمی. آن وقت آیا معنا دارد با این که وجود حکم مفروغٌ
عنه است، مسلمّ است، بیاییم بگوییم که حمل میکنیم بر این که میخواهد بگوید این
حکم بالعرض است. این خلف فرضش است که دارد میگوید و ما فرض کردیم. پس
بنابراین به این وجه نمیشود بگوییم این جمع معقول است. چیزی که بالذات موجود
است، معنا ندارد بگوییم حملش میکنیم بر وجود بالعرض. علاوه بر این که عرض کردیم
چنین کاری چه فایدهای دارد. ما بیاییم بگوییم این کتابی که بالذات موجود است، بالعرض
موجود است، خب وجود بالذاتش را که از بین نبردیم. و علاوه بر این که اشکال دیگر هم

این بود که این، عرفیت هم ندارد. این اشکال اول بود.



دلیل دوم: (10:14)

اشکال دوم این است که ما این جا یک چیزی نداریم که وجود بالذات برای آن باشد و بعد
آن وجود بالذات را بخواهیم بالعرض به این حکم نسبت بدهیم. چون چیزی که در این جا
متصور است دو امر است. یا مقتضِی به معنای فاعل و جاعلِ حکم است یا به معنای
ملاک است. و حالا این احتمال را هم اضافه میکنم لذا به جای دو تا احتمال، میگوییم
سه تا احتمال وجود دارد و آن غایتِ حکم است که البته در این جا چون غایتِ حکم همان
مصلحت است، از این جهت گفتیم دو تا ولی برای این که توضیح بهتری داده بشود
میگوییم مقتضِی یا به معنای جاعل حکم است یا به معنای ملاک حکم یا به معنای غایت

حکم است.

اگر جاعل مقصود است، جاعل خدای متعال است. یعنی بگوییم عرف این جوری میگوید
که این که شارع گفته الخمر حرامٌ، در حقیقت شارع این جوری میخواهد بگوید که این
حرمت وجود دارد بالعرض چون منِ خدا وجود دارم. آن وجود بالذات برای من است و
چون من وجود دارم و آن حکم هم معلولِ من هست و از من خلق میشود، وجود بالذات
خودم را میخواهم به آن حکم نسبت بدهم. و عرف این جوری میگوید. پس این که حمل
میکنیم بر حکم اقتضایی به این معنا است که آن دلیلِ متکفلِ حرمتِ خمر میخواهد
بگوید در موارد اضطرار و اکراه و ضرر و امثال اینها، این حرمت وجود دارد ولی نه
ر این وجود اقتضایی هم وجود باریتعالی بالوجود الواقعی بلکه بالوجود الاقتضایی که مبر
ً و بالعرض. این شده. وجود باری تعالی باعث شده آن را هم بگوییم وجود دارد مجازا
معقول نیست. چرا؟ چون این اسناد در جاهایی است که مقتضَی در مرتبه مقتضِی وجود
دارد و کأنّ از آن تراوش میکند. مثل نخل خرما که گفتیم از هسته بیرون میآید. موادش
در هسته هست و از آن تراوش میکند. اما جایی که این چنینی نیست مثل مخلوقات
خدای متعال که از ذات خدای متعال تراوش نمیکنند و بیرون بیایند، در آن جا این حرفها
نیست. علاوه بر این که آن وجود بالذات واجب الوجود آن چنانی را آن وقت بخواهیم به
لحاظ آن نسبت بدهیم به یک امر اعتباری که آن هم نه جوهر است، نه عرض است بلکه
یک امری اعتباری است. حکم، یک امری اعتباری است. مثل یک امر توهمی و فرضی

ر عرفی ندارد تا ما به لحاظ آن بگوییم این موجود است. است یعنی حتی این، مبر

سؤال: معقول نیست یا عرفی نیست؟

جواب: نه ایشان میفرماید که اصلاً معقول نیست و بنده مطلبی را اضافه کردم. حالا
بیان ایشان فعلاً همین مقدار است.

سؤال: اگر ما خودمان داریم میگوییم این اسناد مجازی است معنا ندارد بگوییم معقول
نیست. شما نهایت میتوانید بگویید عرفی نیست. خودمان داریم میگوییم که این وجودش
به خاطر وجود مقتضاش است و الا موجود حقیقی نیست پس معنا ندارد بگوییم معقول
ً میشود گفت که عرفی نیست. ذوق سلیم نمیپسندد. یک اسناد مجازی نیست. نهایتا
ً است که عرفی نیست و غلط است نه این که معقول نیست. کاملاً معقول است و نهایتا

ذوق عرف نمیپسندد این اسناد را.

جواب: به خدمت شما عرض شود که همین هم کفایت می کند بگوییم برای عدم. ببین
ر میخواهد عدم معقول یعنی این صحیح نیست، درست نیست. چون مجاز و اسناد هم مبر

و الا غلطه.



سؤال: معقول نیست، یک چیز دیگر است. معقول است و کاملاً متصوره.

جواب: ببینید معقول یعنی شما این لفظ را میتوانید به کار ببرید. این که مقتضَی را در
مرتبه مقتضِی تصور میکنید یعنی موادی که آنها رشد میکند، حرکت میکند و میشود
نخل، در آن جا وجود دارد، اما در فاعل ما منه الوجود که این چنینی نیست که مواد در آن
جا وجود دارد و از آن جا حرکت کند و رشد بکند فلذا از این جهت میفرماید غیر معقول

است.

سؤال: یعنی تصورش اجتماع نقیضین دارد؟

جواب: آره. چرا؟ برای این که اگر بخواهی بگویی به این جهت استناد بدهیم، باید این در
آن جا وجود داشته باشد. موادی که حرکت میکند و رشد میکند، در آن جا وجود داشته

باشد و حال این که این سازگار نیست با صفات باری تعالی که آن مادی نیست.

خب این همین مقدار دارند.

«اذ لیس المقتضِی بمعنی السبب الفاعلی للحکم الا الحاکم.»[1]

و این جا هم که معقول نیست.

و اما اگر میخواهید به لحاظ مصلحت بگویید. به لحاظ این که مصلحت کأنّ قابل است و
حکم، مقبول است و وقتی قابل وجود دارد، مجازاً عرضاً گفته میشود مقبول هم وجود
دارد. خب مثلاً یک کسی رفته بیرون برنج خریده، سبزنی خریده، نخود و لوبیا خریده، چه
خریده، میگوید غذای ظهر داریم، چرا؟ چون این موادی است که بعد از یک عملیاتی
صورت غذای ظهر را با خودش میپذیرد. چون قابل وجود دارد و این قابل تا تقبلِ آن
صورت هم فاصله چندانی ندارد، گفته میشود که درسته در این جا بگوییم غذا موجود
است. خیالت راحت غذا موجود است. وقتی همه چیزهایش آماده است، هنوز باید بپزند،
هنوز باید درست کنند اما مهمان دارد و میگوید خیالت راحت غذا موجود است. کجا
موجوده؟ این اسناد که داده میشود که غذا موجود است، به لحاظ وجود قابل است. آن
وجود قابل را به مقبول هم که آن غذا باشد، نسبت میدهند. چوبهایی در نجاری ریخته و
میگوید که صندلی موجوده، چرا؟ از باب این که آن مواد و چوبهایی که قریب است با

انجام یک عملیاتی بر رویش بشود سریر، بشود کرسی، وجود دارد.

آیا در این جا این چنین است؟ یعنی ملاکات، صورت حکم را میپذیرد تا ما از این باب
بگوییم چون ملاک وجود دارد، بنابراین از باب اسناد و وجود بالعرضِ مقبول بعد از وجودِ
قابل، بگوییم الان حکم وجود دارد و عرف میآید میگوید بله آن روایتی که دارد میگوید
الخمر حرامٌ و صورت اضطرار و صورت اکراهِ خمر را هم شامل میشود، میخواهد
بگوید خمر در آن صورتها چون مفسده وجود دارد، بنابراین حکمِ حرمت را هم به لحاظ

این که قابلش وجود دارد، میگوییم وجود دارد ولی واقعاً وجود ندارد.

خب این هم که باطل است چرا؟ چون مصلحت مثل ماده که قبول صورت میکند، نیست.
حکم، صورت برای مصلحت نیست.

ً بثوبتها بنحو ثبوت «أنّ المصلحة لیست کالمادة القابلة للحکم حتی یکون الحکم ثابتا
المقبول بثبوت القابل.»[2]



حالا در تعبیرِ من قابل را به آن ماده میگوییم، به آن مصلحت و مفسده میگوییم، به آن
ملاکات میگوییم. مقبول میشود خود حکم و قابل میشود آن ملاکات و مصالح و اینها.

پس این درست نیست. از این راه هم مطلب تمام نیست.

امر سومی که این جا وجود دارد غایت است. غایت چیست؟ غایت در این جا همان مصالح
است، همان ملاکات است. خب غایت البته وجود علمیاش و تقرر ماهویاش یک دخالتی
ن تصور کرد و تصدیق کرد وجود یک مصلحتی را، در تحقق حکم دارد. وقتی مولی و مقن
آن مصلحت ولو وجود واقعیاش بعد از این است که شما متعلق حکم را بیاورید، وقتی
نماز خواندیم آن معراج إن شاء الله حاصل میشود. اما قبل از این که نماز خوانده بشود
و در خارج محقق بشود، تصور معراج المؤمنی که میتواند تراوش کند از نمازع این داعی
میشود و انگیزه میشود بر این که مولی وجوب جعل کند.پس بنابراین خود غایت، آن
تقرر ماهویاش و آن تصورش هر جا وجود داشته باشد، کأنّ در آن جا ایجاب هم وجود
دارد. چرا؟ چون وقتی که آن وجود داشت، آن عاملی است که تحریک میکند ذهن مولی
را و داعی مولی را تحریک میکند تا این که انگیزه پیدا بکند برای جعل حکم، ایجاب جعل
ً آن نماز هم، آن فعل هم وجوب شأنی پیدا میکند. ایجاب وجود شأنی پیدا کند. قهرا
میکند از طرف مولی و آن نماز و آن صوم و آن عمل دیگر هم وجوب شأنی پیدا میکند.
پس بنابراین میتوانیم بگوییم این واجب است. به چه لحاظ بگوییم واجب است؟ به لحاظ
این که آن مصلحت، آن غایت، وجود دارد به تقرر ماهوی و آن، شأنیت این دارد که مولی
بر اثر تصدیق به او، انگیزه پیدا کند که حکم جعل کند بنابراین کأنّ آن وجود دارد. ایشان
میفرماید که این تقریر خوبی است ولی اشکالش این است که آن غایت الان وجود ندارد
تا ما وجود و ثبوت بالذات آن را بخواهیم نسبت بدهیم. آن غایت چه موقع وجود پیدا
میکند؟ بعد العمل. اما قبل العمل که غایت وجودی ندارد بلکه یک تقرر ماهوی دارد. پس
بنابراین شما میخواهید بگویید که وجود بالذات آن را میخواهیم نسبت بدهیم به این
بالعرض و حال آن که غایت که وجود بالذات ندارد بلکه وجودش متأخر است از متعلق که
متعلق هم وجودش متأخر است از حکم. پس بنابراین، اگر به این لحاظ هم باشد، تمام

نیست.

ممکن است کسی بگوید این اشکالی که الان گفتیم اگر توجه به آن بفرمایید، این اشکال
در آن قبلی هم میآید. یعنی کسی بخواهد بگوید ملاک قابل است و میخواهیم وجود قابل
را به مقبول نسبت بدهیم. ایشان در آن جا این نکتهای را که در غایت فرمودند در آن جا
نفرمودند در حالی که این نکته در آن جا هم میآید. چون ملاک که قابل باشد وجود واقعی
که ندارد و وقتی قابل وجود حقیقی نداشت، چگونه میخواهید وجود بالذات آن را به

مقبول نسبت بدهید بالعرض.

سؤال: ...

جواب: در ... نفس مولی محقق است یا نه میخواهیم بگوییم این دلیلی که گفته الخمر
حرامٌ، میخواهد بگوید بله یک حرمتی این جا وجود دارد ولی به چه نحو وجود دارد؟ چون
تصور مفسده در ذهن مولی وجود دارد و ما وجود تصور مفسده را نسبت میدهیم به
حرمت، به این حکم. چون چیزی که در راستای تحقق این حکم است وجود پیدا کرده که
آن تصور و تصدیق مولی باشد. آن را به این نسبت بدهیم. خب این اولاً ملاک نشد. آن،
وجود الملاک نیست. یعنی ما هو بالحمل الشایع ملاکٌ نیست. آن که در ذهن مولی هست
به حمل اولی ملاک است ولی نه به حمل شایع. آن که در ذهن مولی است که مصلحت



نیست.

ً جعل حکم میکند، نه این که ملاک سؤال: چطور مقنن اول تصور ملاک میکند و بعدا
محقق میشود بعداً جعل حکم میکند؟

جواب: پس ملاک وجود ندارد که شما ...

سؤال: لازم نیست برای ایجاب.

جواب: شما ملاکِ موجود نداری تا وجود آن را به حکم نسبت بدهید. بله تصور ملاک دارید.
تصورُ الملاک ملاک نیست. آن به حمل اولی ملاک است اما به حمل شایع که ملاک نیست.

سؤال: اما برای ایجاب کافی است.

جواب: نیست.

ً جعل قانون سؤال: میخواهیم یک قانونی را بگذاریم، تصور میکنیم ملاک را و بعدا
میکنیم نه این که ملاک در خارج محقق میشود و بعداً جعل وجوب یا حرمت میکنیم.

جواب: پس حضرتعالی خوبه یک چیز را بفرمایید. میفرمایید که شریک الباری وجود دارد
چرا؟ چون ما شریک الباری را که تصور میکنیم. اصلاً تناقض وجود دارد. چرا؟ چون ما

تناقض را که تصور میکنیم. تصور که کردیم پس وجود ذهنی دارد تناقض. یعنی مفهومِ
تناقض وجود ذهنی پیدا میکند چون شما تصور میکنید تناقض را. و بعد آن وجود واقعی و

حقیقی تصورِ تناقض را نسبت بدهید به خود تناقض مجازاً و بگویید تناقض هست.

سؤال: ... قانون گذاریاش همین است که اول تصور میشود یک چیزی و بعداً که تصور
ً در خارج عمل مکلف محقق میشود و ملاک شد یک ایجابی یک حرمتی میآید و بعدا

محقق میشود.

جواب: مقصود ایشان از ملاک، واقع الملاک است، نه صورت الملاک، نه وجود ذهنی.
مقصود خود ملاک است یعنی ملاک عمل که آن غایت است. غایت، خود واقع الملاک
است. شما یا از راه مقتضی میخواهید بگویید یا از راه ماده میخواهید بگویید یا از راه

غایت میخواهید بگویید. غایت خود واقع الملاک است، نه صورت ذهنیهی ملاک.

سؤال: از راه چهارم میخواهیم بگوییم. بگوییم از راه ....

جواب: خب حالا کسی بیاید بگوید که ما از راه صورت ذهنیه می‌گوییم. آن جا اگر آن
جوری گفتید، میگوییم که آنها دیگر خارج از این چارچوب میشود و آن اشکالش همین

است که عرفیت ندارد.

خب حالا این حرفهایی که زدیم یک نتیجهای بگیریم در نهایت از آن. حالا اینها را فرض
کن درست هم باشد. آیا واقعاً فهم عرفی این جوری است که میآید میگوید آن که گفته
الخمر حرامٌ یا گفته الصلاة واجبةٌ شامل صورت اکراه و صورت اضطرار هم میشود، نه
این که این جا را مقصود نیست. الان در این جا هم حکم هست اما میخواهد بگوید در این
جا حکمش به چه نحو است؟ آن دلیل میخواهد بگوید وجوب در این جا وجود دارد
بالعرض چرا؟ به خاطر این که خدای متعال وجود دارد یا به خاطر این که ملاک وجود دارد



و این حکم مقبول است و آن ملاک قابل است یا به خاطر آن ملاکاتی که آن غایت است و
این حکم ذو الغایه هست و به لحاظ آن داریم میگوییم وجود دارد. خب روشن است که
اینها یک حرفهای غیر عرفی است  و عرف هرگز این حرفها را در این جا این جور

جمع نمیکند.

خب پس بنابراین اگر این مقصود است از این که مرحوم محقق آخوند فرموده حکم حمل
میشود بر حکم اقتضایی، این که باطل است حالا إما غیر معقولٍ که ما اضافه کردیم که
ً عرفی نیست. همان اشکالی که اگر از غیر معقولیتش هم صرفنظر بکنیم، این حتما

ایشان بعد در شق ثانی میفرماید.

ً یک حکمی را شارع جعل میکند اما اگر مقصود از این اقتضایی این باشد که نه، واقعا
ولی مقصودش از جعلِ این حکم این است که اگر مانعی نبود این حکم ایجاد داعی در
نفس عبد بکند و اگر مانعی بود این حکم ایجاد داعی در نفس عبد نمیکند ولی اقتضایش

را دارد، این صلاحیت را دارد.

توضیح ذلک:

شارع میتواند جعل حکم کند به داعی ایجادِ داعی در نفس عبد بالفعل که معمولاً همین
ً ایشان جوره. امر میکند، نهی میفرماید به داعی ایجادِ داعی در نفس عبد که اصلا
ً فی نفوس تعریف حکم را هم همین میکند. حکم یعنی جعل ما یمکن أن یکون داعیا
العباد. إما داعی به رفتن به طرف کاری و یا داعی اجتناب از کاری. ایشان میفرماید
ممکن است که یک حکمی را بیاید جعل کند به این داعی که اگر مانعی نبود این، داعی
ایجاد کند در نفس عبد و اگر مانعی بود این، داعی ایجاد نمیکند ولی مقتضیاش را دارد،
صلاحیتش را دارد. کما این که در همان جاهایی هم که بالفعل میگوییم همین جوره یعنی
معمول اوامر و نواهی مولا را که شما نگاه کنید، مولی امر میکند به داعی این که اگر در
نفس عبد مانعی نبود آن عبد را تحریک کند، ایجاد داعی در او بکند که فعل را انجام بدهد.
اگر او بناء بر تمرد و طغیان به مولی را نگذاشته باشد، اگر شهواتش غالب نشده بود، امر
میکند تا این که اگر چنین آدمی است ایجاد انگیزه در او بشود و برود آن کار را انجام
بدهد. حالا آن اوامر معمولی به داعی این است که اگر اسباب طغیان، شهوات، اینها در
او نبود در او ایجاد داعی بکند. در این جا آن مانعی که میخواهد لولا او این حکم ایجاد
داعی در آن عبد بکند، همین عناوین ثانویه است. اگر اضطراری نبود، اگر اکراهی نبود، اگر
ضرری نبود، اگر چه نبود، این حکم در آن عبد ایجاد داعی میکرد. خب این را ایشان

میفرمود معقول است.

بنابراین بیاییم این جوری بگوییم که در این موارد «الخمر حرامٌ» با «رفع ما اضطروا الیه»
درسته یک تهافت ظاهری دارد چون آن میگوید خمر حرام است چه اضطرار داشته
باشی، چه اضطرار نداشته باشی چون اطلاق دارد و این میگوید که آن چه ما اضطروا
الیه شد حکمش، حرمتش برداشته شد و الان در این موردی که اضطرار به شرب خمر
پیدا شده، قهراً آن میگوید حرام است و این میگوید حرام نیست و این یک تهافت بدوی
دارد. اما عرف میآید چه میکند؟ عرف میگوید اینها تهافت با هم ندارند. این که
میگوید رفع ما اضطروا علیه یعنی بالفعل الان اشکالی ندارد و آن که گفت الخمر حرامٌ،
میخواهد بگوید در این جا این، حرام اقتضایی است به این معنا که من این حرمت را این
جا گذاشتم که اگر آن نبود تأثیر بکند. حرمتی هست نه این که نیست. مثل تخصیص نیست
که این مراد من نیست. این جمع، این است که حرمت هست حتی در همان فرض



اضطرار اما این حرمت، حرمت اقتضایی است یعنی حرمتی است که جعل شده که اگر
مانعی نبود تأثیر بکند و الان چون مانع هست تأثیر نمیکند. ایشان میگوید این معقول
است. اگر مرحوم محقق آخوند این را میخواهد بگوید معقول است اما اشکالش این

است که عرفی نیست. این یک امر دقیقی است. فلذا ایشان میفرمایند که:

«نعم الانشاء بهذا المعنی دقیقٌ لا معنی لجعله مقتضی الجمع و التوفیق عرفاً.»[3]

پس بنابراین نتیجه این شد که ایشان میگوید این جمع عرفی را ما بخواهیم بگوییم وجود
دارد و این حوزهی وسیع را پوشش میدهد، تمام موارد احکام مجعوله بر عناوین اولیه و
احکام مجعوله بر عناوین ثانویه، در تمام این موارد به این جمعِ عرفی، جمع میشود، نه از
راه حکومت، و نه از راههای دیگر. راه حلش این است. در همه جاها این جوری میشود
جمع کرد. و اینها علاوه بر این که حل میکند مسأله راع باز یک آثاری هم دارد. چون ما
اگر بگوییم این جا حکم واقعاً وجود دارد، مصلحت واقعاً وجود دارد، اگر کسی روزه گرفت
با این که لاضرر گفت روزه واجب نیست، روزه درسته. چرا؟ چون مصلحت روزه هست.
ولو آن امرش فعلی نیست بلکه اقتضایی است اما مصلحت آن جا وجود دارد. ولو کار
حرام هم کرده باشد و کتک بخورد ولی روزه درسته چون مصلحت روزه است. اگر قصد
قربتش متمشی بشود که عوام بعضیهایشان هستند که میگویند دلم نمیآید روزه نگیرم،

قصد قربت از آنها متمشی میشود.

سؤال: ...

جواب: نه نه، حکم هست. ایشان که میگوید دقیق است یعنی همین. یعنی یک چیزی
ً و حالا دیگر برطرف شد. وجود دارد، یک حکمی الان وجود دارد، نه این که کان موجودا
همین الان یک حکم وجود دارد، اما وجود دو قسم است. یک وجود فعلی است و یک وجود
اقتضایی. وجود اقتضایی یعنی چه؟ یعنی به عبارت دیگر یک حکمی وجود دارد که الان
فاعلیت ندارد. مثل کجا؟ مثل جایی که حکم هست و یک کسی شهوتش نمیگذارد که آن
حکم انگیزه در او ایجاد بکند. آن حکم وجود دارد ولی فاعلیت نداردع کارآمدی ندارد،
کارایی ندارد، نه این که نیست. در این جا این جمع میخواهد این را بگوید که وقتی
اضطرار هست، اکراه هست، چه هست، چه هست، آن حکمی که روی مکرهٌ علیه رفته،
روی مضطرٌ الیه رفته، آن وجود دارد اما آن حکمِ موجود اقتضایی است. یعنی چه؟ یعنی
الان چون مانعی سرش آمده فاعلیت ندارد ولی هست. مثل چه میماند؟ مثل حشرات که

در زمستان خواب هستند نه این که نیستند. خواب هست. فاعلیت ندارد.

سؤال: امتثالش هم صحیح است.

جواب: امتثال ولی لایتتلف الامتثال.

سؤال: قابلیت ندارد یا اصلاً نمیشود امتثالش کرد؟

جواب: خب حالا تا چه بگوییم. عقل چه حکمی را میگوید امتثال دارد. عقل هر حکمی را
نمیگوید امتثال دارد. این حکم را عقل نمیگوید امتثال دارد.

سؤال: استاد قائل شدن به چنین وجود اقتضایی چه فایدهای برای عبد دارد، چه فایدهای
برای خدا دارد که حالا این باشد ولو حالا به معنای اقتضایی ...



جواب: این آثاری که عرض کردم که بر آن بار میشود، یکیاش این است که وقتی چنین
حکم اقتضایی وجود دارد، نمیشود حکم بدون ملاک وجود داشته باشد. وقتی حکم بدون
ملاک نمیشود وجود داشته باشد، پس شما میفهمید که در این جا ملاک الحکم هست.
وقتی ملاک الحکم بود، اثرش این است که اگر روزه گرفت و قصد قربت از آن متمشی
شد پس روزهاش صاحب ملاک است. مثل حرفی که مرحوم محقق آخوند در باب ترتب
می فرماید. مرحوم محقق آخوند قائل به ترتب نیست و ترتب را محال میداند اما
میفرماید اگر دو واجب با هم تزاحم کردند و کسی اهم را ترک کرد و رفت مهم را آورد
آن نمازش درسته. وارد مسجد شد و در توسعه وقت دید مسجد متنجس شده. خب صلّ
که دارد و از آن طرف هم ازل النجاسه عن المسجد را هم دارد. خب قائلین به ترتب
میگویند این دو امر باقی هستند. امرِ ازل النجاسه و ان لم تزل فصلّ. صل هم وجود
دارد. حالا اگر کسی برود نماز بخواند اشکالی ندارد چون صلّ وجود دارد. این را قائلین به
ترتب میگویند. مرحوم محقق آخوند میگوید این محال است چون بازگشتش به طلب
الضدین میشود و طلب الضدین محال است. اما در عین حال میفرماید ادلهای که
میگوید الصلاة واجبةٌ، اطلاق مادهاش میگوید این صلات حتی در این صورت تزاحم ملاک
را دارد. بنابراین اگر این آقا ازاله نجاست نکند و برود نماز بخواند چون ملاک دارد قصد
قربت هم اگر بکند، درسته. بله قصد امتثال نمیتواند بکند یعنی بگوید من نماز میخوانم
برای فرمانبرداری از خدا، غلط است چون به نظر ایشان فرمانی نیست، امر نیست. پس
به قصد امتثالِ امر غلط است و تشریع است. اما اگر به قصد این که محبوب خدا است،
مصلحت دارد، اشکالی ندارد و نمازش هم درسته. حالا در این جا هم همین جوره. در این
جا وقتی حکم اقتضایی بود، شارع میگوید بدان که من در این جا حکم اقتضایی دارم، و
وجود هم دارد پس یعنی مصلحت در این جا وجود دارد لذا آن آثار بر آن مترتب میشود و

بیفایده نخواهد شد.

حالا این کلام این محقق بزرگوار است و ببینیم آیا تمام است یا تمام نیست.

و صلی الله علی محمد و آل محمد.

 

 

[1]. نهایة الدرایة فی شرح الکفایة، ج‏4، ص: 455

[2]. نهایة الدرایة فی شرح الکفایة، ج‏4، ص: 455

[3]. نهایة الدرایة فی شرح الکفایة، ج‏4، ص: 457


