
اعوذ بالله من الشیطان الرجیم بسم الله الرحمن الرحیم الحمد لله رب العالمین و صلی
الله تعالی علی سیدنا و نبینا أبی القاسم محمد و علی آله الطیبین الطاهرین المعصومین

لا سیما بقیة الله فی الارضین ارواحنا فداه و عجل الله تعالی فرجه الشریف.

ً ما «السلام علیک یا ابا عبدالله و علی ارواح التی حلت بفنائک علیک مناّ سلام الله ابدا
بقینا و بقی اللیل و النهار و لا جعله الله آخر العهد منا لزیارتکم السلام علی الحسین و

علی علی ابن الحسین و علیی اولاد الحسین و علی اصحاب الحسین»

«یا لیتنا کناّ معکم فنفوز فوزاً عظیماً.»

«اللهم العن اول ظالم ظلم حق محمد و آل محمد و آخر تابع له علی ذلک. اللهم العن
الاصابة التی جاهدت الحسین و شایعت و بایعت و تابعت علی قتله. اللهم العنهم جمیعاً.»

خدای متعال ان شاء الله عزاداریها را و هر کس به هر نحوی در خدمت این واقعه
عظیمه بوده است مأجور بدارد و مورد قبول درگاه خدای متعال و پیامبر اعظم صلی الله
علیه و آله و سلم و اهل بیت طهارینش لاسیما سید الشهداء ارواحنا فداه قرار گرفته

باشد.

راه دوم برای زوال تنافی بدوی: ورود
(2:07)

بحث ما رسید به ورود. اگر چه محقق خراسانی قدس سره ورود را بحث نفرمودند و نام
نبردند اما چون ورود اخت الحکومة هست و حکومت را ایشان مطرح فرمودند، عرض
کردیم که بحث بعدی را راجع به ورود قرار میدهیم. در این در بحث ورود برای تنقیح

مباحثش باید در شش مقام بحث کنیم.

مقام اول در تعریف ورود هست و عناصر مأخوذه در این شیء.

مقام دوم در وجه افتراق ورود از سایر اخواتش من التخصص و التخصیص و الحکومة.
جهات افتراق و اشتراک اینها را هم تبیین کنیم.

مقام سوم در اقسام ورود هست که ورود دارای چه اقسامی است.

مقام چهارم در تقدیم وارد بر مورود و وجه تقدیم وارد بر مورود هست.

مقام پنجم در احکام ورود.

و مقام ششم در ورود طرفینی است و مایتعلق به. چون ورود گاهی از یک طرف هست
یعنی یک دلیل بر دلیل دیگر وارد است و آن دلیل دیگر مورود است. گاهی هم دو طرفی
است یعنی این دلیل بر آن وارد است، آن مورود هم خودش وارد است بر این وارد است.

و این دارای احکام و خصوصیاتی است که بعداً باید بحث کنیم.

پس بنابراین تنقیح مباحث ورود در شش مقام بعون الله تعالی انجام میشود.



مقام اول: تعریف ورود (4:33)
اما مقام اول که تعریف ورود باشد. خب در کلمات اعاظم اصول تعاریفی بیان شده ما
مهمترین تعاریفی را که ابراز شده از طرف اعاظم فن اصول و به ما کمک میکند در فهم

معنای ورود و رسیدن به یک تعریف صحیح و شناخت صحیح از ورود مطرح میکنیم.

تعریــف اول: فرمــایش محقــق یــزدی
صاحب عروه رضوان الله علیه (5:07)

تعریف اول تعریف محقق یزدی صاحب عروه رضوان الله علیه در این کتاب التعارضشان
هست.

ایشان میفرماید:

ً «هو ان یکون احد الدلیلین رافعا

در نسخه در این جا «واقعاً» است که این غلط چاپی است.

لموضوع الآخر حقیقتاً سواءٌ

این «سواءٌ» از من هست که از کلماتشان استفاده میشود.

کان هذا الرفع الحقیقی بالدلیل موقفاً علی دلیل الاعتبار و جعل من الشارع ام لم یکن.»

خب تعریفی که از کلام این بزرگوار استفاده میشود این است که اگر ما دو تا دلیل
داشتیم، یکی از این دلیلها که اسمش را میگذاریم وارد، بالحقیقه و بالتکوین و بالوجدان
رفع بکند موضوع دلیل آخر را که اسم آن دلیل آخر را میگذاریم مورود، حالا خواه این
رفعِ دلیل اول که وارد است نسبت به دلیل دوم، موقوف به اعتبار شرعی و جعلی از
طرف شارع باشد یا نباشد. در هر دو صورت این ورود تحقق پیدا میکند و آن دلیل را

میگوییم وارد و به آن دلیل میگوییم مورود.

پس ایشان در این تعریف چند عنصر را اخذ کردند.

عنصر اول:

یکی این که ورود در جایی است که ما دو تا دلیل داشته باشیم. بنابراین اگر یک دلیل
داشتیم و موضوع آن دلیل به وجهی از وجوه منتفی شد، رفع شد، این جا ورود تحقق پیدا
نمیکند. مثل این که مثلاً مولی گفته «اذا شککت بین الثلاث و اربع فإبن علی الاربع» و
حالا یک مصلی شک برایش پیدا شد ولی ترویّ کرد و این شکل زائل شد به خاطر قرائن و
شواهدی که در ذهنش منقدح شد به این که فهمید سه رکعت خوانده، یا فهمید چهار
رکعت خوانده. در این جا موضوعِ اذا شککت فإبن علی الاربع که شک در سه و چهار باشد
وجداناً و تکویناً منتفی شده، اما این جا ورود محقق نیست. چرا؟ چون ما یک دلیل دیگری
نداریم که به برکت آن دلیل این کار انجام شده باشد بلکه به خاطر یک سلسله امور،



تنبهّات، ازاله غفلتها و امثال این امور این شکل زائل شده. در این جا تخصص ممکن
ً میگوییم این حالت خارج شد از آن است بگوییم هست که ایشان میفرماید تخصصا
دلیل، اما ورود این جا نیست. چون در ورود ما دو تا دلیل میخواهیم و در این جا دو دلیل

نداریم. پس بنابراین باید دو تا دلیل باشد. انتفاء بلادلیل اسمش ورود نیست.

عنصر دوم:

دوم این که باید مع غض النظر از وارد، این فردی که الان به وارد خارج شده لولا این
وارد، داخل باشد. این فرد با صرف نظر از وارد، داخل در مورود بود و به برکت وارد خارج
شد. بنابراین جاهایی که این چنین نیست مثل این که گفته «اکرم العادل»، «لا تکرم
الفاسق». خب این جا عادل از تحت الفاسق خارج است و فاسق هم از تحت العادل خارج
است. این جا افراد آن دلیل که العادل باشد، تخصصاً خارج از این دلیل است. افراد این
ً خارج از آن دلیل است اما ورودی این جا محقق نیست. دلیل که فاسق باشد، تخصصا
چرا؟ چون صرفنظر از هر دلیل هم بکنیم افراد این دلیل مشمول آن نبودند تا حالا به
برکت دلیل بخواهند اخراج بشوند. اگر فقط «اکرم العادل» داشتیم و «لاتکرم الفاسق»
نـداشتیم، خـب «اکـرم العـادل» از اول اصلاً شامـل فسـاق نمیشـد. یـا فقـط «لاتکـرم
الفاسق» را داشتیم و «اکرم العادل» را نداشتیم، از اول اصلاً آن افراد عادل داخل این
دلیل «لاتکرم الفاسق» نبودند. بنابراین ما آن عنصر دیگری که در باب ورود لازم داریم
این است که این اخراج به برکت دلیل آخر باشد به حیث که لولا الدلیل الآخر، این افراد

داخل در مورود بودند. بنابراین، این موارد تخصص هست به نظر ایشان اما ورود نیست.

عنصر سوم:

عنصر سومی که ایشان لازم میداند در تحقق ورود این است که عملیة الاخراج باید انجام
بشود در ورود، نه ادخال. یعنی جایی ورود میگوییم که دلیل وارد میآید فردی را از
موضوع بیرون میکند، اعدام میکند، رفع میکند، نفی میکند. اینها عبارات مختلفی
است که در کلمات بزرگان وجود دارد. هر کسی یک جوری تعبیر کرده ولی عباراتنا شتاّ و
حُسْنکُ واحدوا است. پس ورود خلافاً للحکومة که توسیعی و تضییقی بود، در نظر ایشان
ورود فقط تضییقی است، خارج میکند. ایشان قائل نیست که ورود به نحو ادخال و

توسعه هم باشد.

عنصر چهارم:

عنصر دیگری که ایشان لازم میداند در تحقق ورود این است که این اخراج باید اخراج
تکوینی باشد، حقیقی باشد، واقعی باشد، نه تعبدی. یعنی آن دلیل آخر کاری کند که به
لحاظ عالم تکوین و واقع و نفس الامر این فرد دیگر از تحت مورود خارج میشود، نه این
ً لباب حکومت. در باب حکومت ً داخل است ولی خروجش به تعبد است، خلافا که واقعا
میگفت «اکرم العالم» و بعد میگفت «العالم الفاسق لیس بعالم». خب عالمِ فاسق که
واقعاً تکویناً به واسطه دلیلِ حاکم که گفت «العالم الفاسق لیس بعالم» خارج نمیشود از
ً داخل است چون این عالم است و علم دارد. تحت موضوع آن دلیل محکوم بلکه تکوینا
تعبداً میگوید تو عالمِ فاسق را فردِ عالم ندان چون من فردِ عالم نمیدانم. متعبد باش که
این فرد آن نیست در حوزه تشریع، در حوزه تعبد، در حوزه إعمال آثار شرعیه نه این که
ً این چنینی است. اما در باب ورود خروج، خروجِ تکوینی است به برکت کاری که واقعا
دلیل وارد کرده. پس یک عنصر دیگر که ما در باب ورود لازم داریم این است که خروج



تکوینی باشد.

سؤال: مثال؟

جواب: مثال برای خروج تکوینی. مثلاً مولی گفته که «لاتنقض الیقین بالشک». از این یقین
اگر مقصود یقین واقعی باشد، خب مثال برای ما نمیشود. اما اگر این یقین کنایه از
حجت باشد کما ذهب الیه الامام قدس سره، «لاتنقض الیقین بالشک» یعنی از چیزی که
حجت بر آن هست دست برندار به واسطه شک. ولو یقین نداری اما حجت بر آن هست.
خب برای شما امارهای قائم شده که این شیء نجس بوده. یقین نداری به نجاستش ولی
بینّه که اماره است گفته این نجس است. حالا این لاتنقض الیقین بالشک میگوید دست از
این حجت بر نجاست این آب برندار به واسطه شک و حالا اگر بینهای این جا قائم شد که
آن بینّه میگوید که ما تطهیر کردیم آن را، خب این بینه که الان بر تطهیر اقامه شده
است، یقین نمیآورد ولی حجت است. شارع آن بینه را حجت کرده است. این جا به
ً از تحت آن ً و تکوینا برکت این بینهای که دال بر تطهیر این ماء هست، این مورد واقعا
«لاتنقض الیقین بالشک» خارج میشود و داخل میشود در تحت «بل انقضه بیقینٍ» یعنی

بحجةٍ أخری. این مثال برای جایی که مورود ما شرعی باشد.

در جایی که مورود غیرشرعی باشد مثل قاعده «قبح عقاب بلابیان». در قاعده قبح عقاب
بلابیان، عقل چه میگوید؟ میگوید عقاب بدون بیان قبیح است، این بیان چه بیانی است؟
اعم است از بیان وجدانی و بیان تعبدی. عقاب قبیح است بدون بیان وجدانی که علم
داشته باشید یا چیزی که شارع آن را بیان قرار داده مثل امارات، مثل خبر واحد و امثال
آن. خب تا شارع خبر واحد را حجت نکرده حتی موارد خبر واحد عقاب در آن جا میشود
بلابیان، چون ما که وجداناً علم نداریم و فرض این است که شارع هم خبر واحد را حجت
نکرده. اگر بخواهد این جا عقاب بکند عقاب بلابیان است. حالا اگر شارع آمد خبر واحد را
حجت کرد. بعد از این که شارع خبر واحد را حجت کرد واقعاً و تکویناً موضوع قاعده قبح
عقاب بلابیان از بین میرود. چون بیان واقعی وجود دارد یعنی آن چه موضوع آن بود جامع
بین بیان حقیقی و بیان تعبدی بود و الان بیان تعبدی محقق شده و وقتی بیان تعبدی محقق
ً وجود ندارد. بیان وجود دارد پس لابیانی ً دیگر وجود ندارد، واقعا شد پس بلابیانی تکوینا
ً مرتفع است. این هم مثال برای جایی که مورود ما غیرشرعی باشد. مورود فرق تکوینا
نمیکند شرعی باشد مثل آن مثال استصحاب یا غیرشرعی و عقلی باشد یا عقلایی باشد

مثل این مثال.

مرحوم سید خودشان به این قاعده قبح عقاب بلابیان مثال زدهاند.

عنصر پنجم:

عنصر دیگری که از کلام این بزرگوار استفاده میشود و این خیلی مهم است و شاید مما
تفرّد به قدس سره باشد و آن این است که این وارد و این دلیل شرعی که باعث میشود
ً از تحت مورود، فرقی نمیکند که نیاز به جعل و تعبد از این فرد خارج بشود موضوعا
طرف شارع داشته باشد یا نداشته باشد. آن جایی که نیاز به تعبد دارد مثل همین مثالی
که زدیم که حجیت خبر واحد بلا تبعد شرع درست نمیشود. خبر واحد حجیتش ذاتی
نیست، از خودش نیست بلکه شارع باید به او بدهد. خب وقتی شارع این حجیت را به خبر
واحد داد، نتیجه این کار شارع این میشود که آن مورد از تحت قاعده قبح عقاب بلابیان
وجداناً خارج بشود به توضیحی که داده شد. اما اگر شارع بیاید یک دلیل قاطعِ ناس بر یک



حکمی اقامه کند مثلاً ما شک داریم که زن بعد از طلاق باید عده نگه دارد یا نه؟ خب به
نحو شبهه حکمیه شک داریم. در این جا اگر عده نگه ندارد، شارع بخواهد عقابش بکند
میشود عقاب بلابیان وقتی دلیلی نداریم. حالا اگر خدای متعال در قرآن شریف که
سندش قطعی است، به دلالت نص نه احتمال که ادله حجیت بخواهد، بفرماید که بله باید
عده نگه دارد. خب سند قطعی و دلالت هم قطعی است پس این یوجب القطع بالصدور و
الدلالة پس این جا دیگر جعلی از شارع احتیاج نیست چون علم برای ما آورد، قطع برای
ما آورد. حجیت قطع ذاتی است و مجعولِ شرع نیست. این بیان شدنش درسته که شارع
منشأ این بیان شد ولی شارع کاری کرد که در نفس ما خلق العلم شد. بنابراین آن چه که
ما نیاز داریم در باب ورود این است که شارع یک دلیلی بیاورد اما لازم نیست آن دلیل
ً میگویند ببرکة مشتمل بر تعبد باشد، مشتمل بر جعل باشد که در کلمات قوم معمولا
التعبد. این، ما به الامتیاز فرمایش مرحوم سید با قوم هست که ایشان میپذیرد که باید
بدلیلٍ شرعی باشد، اما این دلیل شرعی لازم نیست در آن تعبد باشد. سواءٌ این که تعبدی
باشد یا تعبدی نباشد. فلذا در مواردی که دلیل وارد ما کتابِ نص باشد، یا خبر متواترِ نص
باشد یا محفوف به قرائن علمیهی نص باشد، در تمام این موارد ورود هست ولی نظر
ایشان این است که طبق آن تعریفی که قوم کردند، ورود نیست چون تعبدی نیست. شارع

این جا چه تعبدی کرده؟ ولی به نظر ایشان این جاها هم ورود است.

عبارتشان را هم بخوانم چون این مابه الامتیاز مرحوم سید قدس سره هست از بین
قوم. من هیچ موافقی برای ایشان ندیدم البته تتبعِ من عام نبوده ولی در بزرگان قوم مثل
مرحوم محقق نائینی، مرحوم محقق آقا ضیاء و بزرگان بعد مثل مرحوم محقق خویی

کسی این گونه نفرموده است.

«ثمّ إنّ ورود أحد الدلیلین على الآخر قد لا یکون بجعل من الشارع، کما إذا ارتفع الشک
الذی هو موضوع الأصول بسبب الدلیل المفید للعلم بالواقع،

مثل این که شک که موضوع برای اصول عملیه هست، این شک زائل بشود به سبب یک
دلیلی که مفید علم به واقع است. یک دلیلی شارع اقامه کرده اما آن دلیل علم به واقع

آورده چون سندش و دلالتش قطعی بوده.

 فإنّ العلم لا یحتاج إلى الجعل،

آن جا که علم نیاز به جعل ندارد چون حجیتش ذاتی است. بنابراین به برکت دلیل شد اما
لا ببرکة الجعل و لا ببرکة التعبد.

 و قد یکون بجعل الشارع کما إذا کان موضوع الأصل الحیرة، و کان هناک دلیلٌ ظنیّ مثبت
للحکم الواقعی،

یک دلیل ظنی بود که مثبت حکم واقعی بود.

 فإنهّ مع قطع النظر عن جعل الشارع، و حکمه باعتبار ذلک الدلیل لا یرتفع التحیر الذی هو
موضوع الأصل، لکن بعد جعله إیاّه حجّةً یرتفع حقیقةً، إذ لا تبقى حیرةٌ بعد وجود ما جعله
ً للواقع، و هذا هو الفرق بین الحکومة و الورود، فإنّ فی الحکومة لا یرتفع الشارع طریقا

الموضوع إلا جعلاً و تنزیلاً.»[1]

اما به خلاف باب ورود که نه، واقعاً و تکویناً از بین میرود.



پس عناصری که ایشان در تحقق ورود لازم میدانست این امور مذکورهای بود که عرض
شد.

نکته: نسبت ورود با تخصص از منظر
ایشان (26:55)

بعد ایشان یک مطلبی این جا دارند که این هم شاید ما به الامتیاز ایشان است و ما تفرّد
به است. حالا جای توضیح و تفصیلش مقام بعد است اما این جا چون الان زمینه آماده

است عرض میکنیم تا آن جا بیشتر توضیح و تفصیل بدهیم.

آن مطلب این است که ایشان میفرمایند ورود اخص از تخصص است، نه مباین با
تخصص است. قوم ورود را قسیم تخصص و تخصیص و حکومت قرار میدهند، پس مباین
میدانند. مرحوم سید در حقیقت تخصص را اعم و ورود را قسمی از تخصص میداند.
ایشان قائل است به این که تخصص اعم است، هم در این مواردی که ورود است،
ً تخصص یعنی چه؟ یعنی خروجِ تکوینی موضوعی از موضوع تخصص است. چون واقعا
دلیل آخر. این، تخصص است. خب در موارد ورود مگر این جور چیزی نیست؟ چنین چیزی
هست منتها به برکت کاری که شارع کرده. پس واقع التخصص، لبّ التخصص، حقیقة

التخصص در موارد ورود وجود دارد.

سؤال: عنصر دومی که فرمودید که لولا الوارد در تحت مورود هست، این عنصر در
تخصص نیست. فاسق از تحت عادل خارج است چه واردی باشد چه نباشد.

د به عدم این نیست. تخصص این است که این جواب: در تخصص هست اما تخصص مقی
فرد از تحت آن خارج باشد حالا إما مسبوق به دخول باشد یا نباشد. فلذا ایشان تخصص را
اعم میداند. ورود خاص است به آن جایی که لولا این، داخل باشد. آن جایی که از اول
خارج است اسمش ورود نیست اما در تخصص چیست؟ این است که این موضوع، این
فرد، از تحت آن خارج باشد سواءٌ این که مسبوق به دخول باشد یا مسبوق به دخول
نباشد. در تخصص این چنینی است. فلذا چون در تخصص یک چنین تعمیمی است، تخصص
یعنی خروج فرد از تحت دلیل آخر آن هم خروج حقیقی، خروج واقعی، خروج تکوینی،
سواءٌ این که مسبوق به دخول باشد یا نباشد. آن جایی که مسبوق به دخول باشد و آن
عناصر دیگر هم متوفر باشد، یک نام دیگر هم دارد که ورود است. آن جاهایی که مسبوق
به دخول اصلاً نیست یا مسبوق به دخول است ولی عامل خروجش دلیل نیست بلکه إنتباه
نفس هست یا یک چیزهای دیگری است مثل موردی که گفتیم اذا شککت فابن علی الاکثر
و بعد شکش از بین میرود به واسطه تروی که میکند، اینها فقط اسمش تخصص

است.

خب این را هم بخوانیم. چون این باز مطلبی است که ایشان انفرد به. یعنی ما در کلمات
دیگران میبینیم که ورود و تخصص را قسیم هم قرار دادند، متباین قرار دادند، اما ایشان

میفرماید نه.

ً لموضوع الآخر حقیقةً، و هو تخصصٌ فی «باب الورود: و هو أن یکون أحد الدلیلین واقعا
المعنى



ورود تخصص فی المعنا است.

 إلا أنهّ أخص منه، فإنّ التخصص

چرا اخص است؟ چون تخصص یک جاهایی اطلاق میشود که تعمیم دارد.

فإنّ التخصص قد یطلق على ما إذا کان موضوع کلٍ من الدلیلین مغایراً لموضوع الآخر،

آن جایی که اصلاً موضوع این دلیل، مغایر موضوع آن دلیل هست. موضوع آن دلیل، مغایر
این است. اصلاً این تحت آن نبوده. آن جاها تخصص هست ولی ورود نیست.

ً عنه من الأول کما إذا قال: أکرم العدول و لا تکرم الفساق، فإنّ خروج  و کان خارجا
الفسّاق من الأول، و العدول من الثانی  من باب التخصص، و لا یطلق علیه الورود، و قد

ً یطلق أیضا

ً یطلق تخصص ایضا

على ما إذا کان ارتفاع موضوع الدلیل العام الخارجی لغیر المستفاد من الدلیل،

خروجش به خاطر یک امری غیر مستفاد از دلیل باشد. دلیل نیامده آن را خارج بکند بلکه
لغیر الدلیل خارج شده.

 کما إذا قال: إذا شککت فابن على کذا، فزال شکهّ من الخارج لا بسبب ورود الدلیل، فلا
یکون دلیلٌ هناک یطلق علیه اسم الوارد.»[2]

این جا تخصص هست ولی ورود نیست. پس تخصص این دو جا را شامل میشود به اضافه
جایی که ورود است. پس ورود میشود اخص از تخصص و تخصص میشود یک امر

اعمی. این هم یک مطلبی است که ایشان در این جا میفرمایند.

نکتـــه: نســـبت ورود بـــا حکـــومت و
تخصیص از منظر ایشان (33:17)

خب در ضمن کلامش البته فرق بین ورود و حکومت هم روشن شد که در حکومت خروج
فرد هست اما نه خروج واقعی و تکوینی بلکه خروج تعبدی. و قهراً فرقش با تخصیص هم
این جا روشن شد که در تخصیص کاری به موضوع اصلاً نداریم بلکه مخصص با تحفظ بر
موضوع، حکم را برمیدارد، اما در ورود کار به موضوع دارد و از تحت موضوع خارج
میکند. حکم را کاری ندارد و میگوید حکم موضوع باقی است ولی این فرد را از تحت
موضوع خارج میکند. حکم را برنمیدارد با تحفظ بر موضوع بلکه از موضوع بیرون

میآورد.

به خدمت شما عرض شود که این تمام کلام این محقق بزرگوار که مابه الامتیازات کلام
ایشان روشن شد.

حالا ما فعلاً در مقام داوری نیستیم. خواستیم از منظر این محقق بزرگ که هم در فقه



عظیم الشأن است و هم در اصول بدانیم ورود چیست. کتابهای اصول ایشان فقط
تعارض، و اجتماع امر و نهی، و مقدمه واجب چاپ شده البته حاشیه بر رسائل از تقریرات
بحث ایشان نیز چاپ شده. مرحوم شیخ استاد قدس سره میفرمودند - آن مقداری که
حالا من یادم هست و قدر متیقن هست - از این اجتماع امر و نهی ایشان خیلی استفاده
کردند. یعنی نکات و تنبهات مهمی ایشان دارد. همان طور که در فقه، فقیه هست، در
اصول هم تنبهات مهمی دارد. حالا این جا ایشان در قبال قوم من تقدم منه و من تأخر منه
مطلبی را فرموده است چون من تأخر منه که مرحوم محقق نائینی باشد، مرحوم محقق
آقا ضیاء باشد، مرحوم محقق خویی باشد، بزرگان دیگر باشند، همه میبینیم که به غیر
ایشان فرمودند. آن بزرگان گفتند که به برکة التعبد ولی ایشان گفتند به برکة الدلیل و
تعبد لازم نیست. سواءٌ این که آن دلیل تعبد آور باشد، یا نباشد. دومین مابه الامتیاز ایشان
باز در این جهت شد که دیگران ورود را قسیمِ تخصص قرار میدهند و مباین با او قرار
میدهنــد ولــی ایشــان ورود را مصــداقی از آن تخصــص و صــغرایی از آن تخصــص قــرار

میدهند. این را مندرج تحت تخصص میداند و تخصص را یک امر عامی قرار داده.

سؤال: آدرس؟

جواب: آدرس ایشان این چاپ جدید کتاب التعارض صفحه 51 و 52.

تعریـف دوم: فرمـایش مرحـوم محقـق
نائینی (35:58)

تعریف دوم از محقق نائینی قدس سره است. از مرحوم شیخ اعظم و مرحوم محقق
خراسانی فعلاً ما پیدا نکردیم حالا خیلی معروف هم نیست از این دو بزرگوار تعریفی. بله
به کار بردند این واژهی ورود را اما این که تعریف کرده باشند در یک جا حالا من به یک
عبارت مسلمّی فعلاً برنخوردم. حالا اگر کسی پیدا کرد لطف بفرماید و اگر در تتبعات بعد

هم پیدا شد عرض میکنیم و لذا میرویم سراغ تعریف محقق نائینی قدس سره.

مرحوم محقق نائینی در فوائد الاصول جلد چهارم، صفحه 714 این طور از ایشان نقل
شده:

«الورود: فهو عبارة عن خروج الشیء عن موضوع أحد الدلیلین حقیقةً بعنایة التعبدّ بالآخر

بخشی از عناصر مأخوذه در کلام مرحوم محقق سید در کلام ایشان هم مأخوذ است.
«خروج الشیء عن موضوع احد الدلیلین». پس دو تا دلیل باید داشته باشیم. آن خروج هم
باید چه باشد؟ خروج گفته و انخراج نگفته. خروج یعنی دخول و بعد خارج بشود. کأنّ اگر
ما بگوییم «خروج» که به معنای خارج شدن است، یعنی داخل بوده و خارج شده. اگر
داخل نبوده، خروج معنا ندارد. به افرادی که مثلاً در این اتاق نبودند، بگویند از این اتاق
خروج کردند، معنا ندارد. بگوییم خارج هستند درسته اما خروج درست نمی باشد. چون
ایشان فرموده خروج پس معلوم میشود یعنی داخل بودند و خارج شدند. پس آن مواردی
که از اول داخل نبوده همان طور که مرحوم سید فرمود، ایشان هم عبارتش شامل

نمیشود.



سؤال: این میشود اخراج. این مواردی که شما میفرمایید میشود اخراج.

جواب: خب خروج میخواهد. خروج به واسطه دلیل آخر نتیجهاش میشود اخراج.

سؤال: پس خروج به معنای اخراج است این جا؟

جواب: قهراً. این خروج چون به دلیل آخر است، کار آن دلیل آخر میشود اخراج.

پس بنابراین، ایشان هم همان مطلبی که مرحوم محقق سید فرموده منتها مرحوم محقق
سید تصریح کرده، عبارت ایشان هم با دقت همان مطلب را افاده میکند.

فهو عبارة عن خروج الشیء عن موضوع أحد الدلیلین

که آن مورود باشد،

حقیقةً

این خروج هم حقیقی باشد، واقعی باشد، نه تعبدی

بعنایة التعبدّ بالآخر

به واسطه و به سبب عنایتِ شارع که تعبد فرموده به آن دلیل آخر. پس فقط میشود
برای کجا؟ برای دلیلهای ظنی اما دلیلی که سنداً و دلالةً قطعی باشد، عنایتِ تعبد در آن
نیست. این همان بود که مرحوم محقق سید فرمود این جا ورود است اما اینها میگویند
نه، آن جا دیگر ورود نیست. آن جایی که عنایت تعبد در کار باشد ورود است. بنابراین
حوزهی ورود به حسب فرمایش مرحوم محقق نائینی فقط میشود ادله ظنیه. حالا یا
ظنی السند و الدلالة یا ظنی السند و قطعی الدلالة، یا ظنی الدلالة و قطعی السند. اما آن

جایی که هر دو قطعی باشد آن جا از حوزه ورود خارج میشود.

بعد برای این مثال زدند:

 کخروج الشبهة عن موضوع الأصول العقلیةّ بالتعبدّ بالأمارات و الأصول الشرعیةّ،

مثل شبهه و شک. شبهه و شک موضوعِ اصول عقلیه است. میگوید اگر شک داشتی،
فحص کردی و به دلیلی برخورد نکردی، شما برائت داری و قبیح است عقاب بلابیان. این
حکمِ عقل است. حالا چه امارهای که شارع بیاید حجت بکند و چه اصلی که شارع بیاید
حجت بکند، اینها هر دو وارد میشوند بر این حکم عقل. اماره آمد و گفت که این امر
واجب است. خب شما شک داشتی و تا شک داشتی عقاب بلابیان بود و حالا که شارع
اماره حجت کرده بر وجوب، دیگر موضوع لابیانی وجداناً از بین میرود. یا نه، قبلاً واجب
بوده و الان شک میکنی و استصحاب بقاء وجوب داری. این استصحاب که اصل است
بیان میشود پس قبح عقاب بلابیان دیگر نیست. این جا مرحوم محقق نائینی با این مثال
زدنشان یک توضیح بیشتری دادهاند که خیال نشود در ذهنها که واردات فقط امارات

هستند. نه وارد ممکن است اصول هم باشد.

 فالورود یشارک التخصّص فی کون الخروج فی کلّ منهما یکون على وجه الحقیقة، إلاّ أنّ
ً بلا عنایة التعبدّ، و فی الورود یکون بعنایة الخروج فی التخصّص یکون بذاته تکوینا



التعبدّ.»[3]

د است به شرط پس طبق کلام ایشان ورود و تخصص تباین پیدا کردند. آن تخصص مقی
لای از تعبد است. تخصص، خروج به شرط لای از تعبد. و ورود، خروج مشروط به شرط
شیء است، یعنی به شرط تعبد است. به شرط لا و به شرط شیء این دو را، دو تا

متباین میکند.

این هم تعریف محقق نائینی قدس سره در فوائد الاصول.

وصلی اله علی محمد وآل محمد.

 

[1]. التعارض، ص: 51

[2]. التعارض، ص: 51

[3]. فوائد الاصول، ج‏4، ص: 714


