
لازم به ذکر است: متن ذیل پیاده شده از
صـوت درس میباشـد و هیچگـونه ویرایشـی

روی آن اعمال نشده است.
اعوذ بالله من الشیطان الرجیم بسم الله الرحمن الرحیم الحمدلله رب العالمین و صلی
الله تعالی علی سیدنا و نبینا ابوالقاسم محمد و علی آله الطیبین الطاهرین المعصومین لا

سیما بقیة الله فی الارضین ارواحنا فداه و عجل الله تعالی فرجه الشریف.

ا تْ بفِِناَئکَِ وَ أنَاَخَتْ برَِحْلکَِ علَیَکْمُْ مِن تیِ حَل هِ وَ علَىَ الأْرَْواَحِ ال لاَمُ علَیَکَْ یاَ أبَاَ عبَدِْ الل الس
لاَمُ هُ آخِرَ العْهَدِْ مِناّ لزیِاَرَتکِمُْ الس هاَرُ وَ لاَ جَعلَهَُ الل یلُْ وَ الن ً مَا بقَِینا وَ بقَِیَ الل هِ أبَدَا سَلاَمُ الل
علَىَ الحُْسَینِْ وَ علَىَ علَیِ بنِْ الحُْسَینِْ وَ علَىَ أولاد الحسین و علی أصَْحَابِ الحُْسَینْ‏ یا لیتنا

کناّ معهم فنفوز فوزاً عظیماً.

همُ العْنَِ ٍ ظلَمََ حَق مُحَمدٍ وَ آلِ مُحَمدٍ وَ آخِرَ تاَبعٍِ لهَُ علَىَ ذلَکَِ الل همُ العْنَْ أوَلَ ظاَلمِ الل
ً همُ العْنَهْمُْ جَمِیعا تیِ جَاهدَتَِ الحُْسَینَْ وَ شَایعَتَْ وَ باَیعَتَْ وَ تاَبعَتَْ علَىَ قتَلْهِِ الل العْصَِابةََ ال

تْ لنا قدَمََ صِدقٍْ عِندْکََ مَعَ الحُْسَینِْ وَ أصَْحَابِ همُ ارْزُقنْیِ شَفَاعةََ الحُْسَینِْ یوَمَْ الوْرُُودِ وَ ثبَ الل
لاَمُ ذیِنَ بذَلَوُا مُهجََهمُْ دوُنَ الحُْسَینِْ علَیَهِْ الس الحُْسَینِْ ال

بحث در بیان سوم بود که علی ضوء این بیان گفته میشود یا معلوم میشود واژه معروف
یک حقیقت شرعیه دارد یا مشکوک بوده بین مخاطبین که مراد از این چیه. فلذا اگر
حقیقت شرعیه دارد که باید حمل بر آن بکنیم اگر حقیقت شرعیه ندارد و مشکوک است
بنابراین ما نصوص شرعیه را نمیتوانیم به آن معنای عرفی معنا بکنیم چون داخل آن
قاعده میشود که اگر شک کردیم حقیقت شرعیه هست یا نه و یک شواهدی بود بر این
ً حقیقت شرعیه هم ولو که حقیقت شرعیه لعل باشد بلکه حالا اضافه خواهیم کرد بعدا
نباشد، مجاز شایع باشد که اجمال ایجاد میکند این جاها به قدر متیقن باید اخذ بکنیم و

نمیتوانیم به تمام معنای عرفی معنا بکنیم.

خب برای این مسأله شواهدی را داشتیم، روایاتی بود حالا یک چند روایت و نص دیگری
هم وجود دارد اینها را هم عرض میکنیم که تا بعد ببینیم آیا تمام میشود مسأله یا نه.

خب آیه مبارکهای داریم؛

 مَنْ أمََرَ بصَِدقَةٍَ أوَْ مَعرُْوفٍ اعوذ بالله من الشیطان الرجیم «لا خَیرَْ فی‏ کثَیرٍ مِنْ نجَْواهمُْ إلاِ
اسِ» (نساء/114) أوَْ إصِْلاحٍ بیَنَْ الن

در ذیل این آیه مبارکه دو روایت وجود دارد که در تفسیر برهان... البته اینها در جاهای
دیگه هم هست، در کافی و ... من از تفسیر برهان نقل میکنم. تفسیر برهان این

رحلیهای بزرگ، جلد 2، صفحه 173.

عنه (یعنی محمد بن یعقوب کلینی)َ عنَْ علَیِ بنِْ إبِرَْاهیِمَ عنَْ أبَیِهِ عنَِ ابنِْ أبَیِ عمَُیرٍْ عنَْ
هِ عزَ وَ جَل «لا خَیرَْ فیِ کثَیِرٍ مِنْ هِ ع‏ فیِ قوَلِْ الل إبِرَْاهیِمَ بنِْ عبَدِْ الحَْمِیدِ عنَْ أبَیِ عبَدِْ الل



نجَْواهمُْ‏ إلاِ مَنْ أمََرَ بصَِدقَةٍَ أوَْ مَعرُْوفٍ» قاَلَ یعَنْیِ باِلمَْعرُْوفِ القَْرْض‏.

یعنی یک مصداق از مصادیق معروف عرفی یک مصداقش اراده شده حالا این حقیقت
شرعیه شده در این مصداق؟ چون ممکن است حقیقت شرعیه، شارع بیاید یک لفظی که
برای یک مفهوم کلی وضع شده بیاید این را در یک مصداقش، در یک خصوصیتش حقیقت
قرار بدهد، ممکن است. ممکن است نه در یک اجنبی قرار بدهد اصلاً کلاً مفهوم در یک
چیزی که آن مفهوم اولی شاملش نمیشود قرار بدهد. امکان این هست. حالا این جا
ِحضرت میفرماید این که در این آیه خدای متعال فرموده «لا خَیرَْ فیِ کثَیِرٍ مِنْ نجَْواهمُْ‏ إلا
مَنْ أمََرَ بصَِدقَةٍَ أوَْ مَعرُْوفٍ أو احسانٍ» مقصود از این معروف این جا یعنی... یعنی خدای

متعال قصد فرموده به این معروف چی را؟ قرض را.

باز در تفاسیر عیاشی هم ابراهیم بن عبدالحمید عن بعض القمیین به حسب نسخهای، و
عن بعض المعتمدین به حسب نسخهای عن أبی عبدالله(ع) فی قوله «لا خَیرَْ فیِ کثَیِرٍ مِنْ

اس‏» یعَنْیِ باِلمَْعرُْوفِ القَْرْض‏. نجَْواهمُْ إلاِ مَنْ أمََرَ بصَِدقَةٍَ أوَْ مَعرُْوفٍ أوَْ إصِْلاحٍ بیَنَْ الن

خب پس بنابراین ما احتمال میدهیم آن جا که فرموده «یأمرون بالمعروف و ینهون عن
المنکر» معنا، معنای عرفی نباشد شاید یعنی واجبات. منکر هم شاید یعنی محرمات
کبیره، شاید معنایش این باشد. چه جور معنای عرفی برای آن بکنیم. همین جور که این جا
معنایش قرض هست شاید آن جا هم معنایش آن باشد. چه جور اخذ به اطلاقش بکنیم، به

معنای عرفیاش بکنیم باتوجه به این نصوصی که داریم در جاهای مختلف.

خود این آیه کریمه هم صرف نظر از روایت، خود این آیه کریمه هم لایخلو از این که یک
اجمالی را در ذهن انسان برای این واژه ایجاد میکند، چرا؟ چون توسط کلمه معروف بین
دو تا معروف عرفی. چون آیهای که میفرماید «لا خَیرَْ فیِ کثَیِرٍ مِنْ نجَْواهمُْ إلاِ مَنْ أمََرَ
بصَِدقَةٍَ» صدقه خودش معروف است، امر به صدقه هم معروف است. «أوَْ مَعرُْوفٍ أوَْ
اس‏» اصلاح بین الناس معروف است، امر به اصلاح بین الناس هم معروف إصِْلاحٍ بیَنَْ الن
است. این کلمه معروف توسط بین دو تا مصداق معروف عرفی. خب آیا این جا معهود
هست که گاهی عطف عام بر خاص بشود یا عطف خاص بر عام که معهودتر است. اول
عامی را ذکر میکنند بعد چون یک فردی خیلی مهمتر است تأکید میخواهند بر آن بکنند
ممکن است ذهنها یک وقت توجهی به آن پیدا نکند آن را ذکر میکند این تداول زیاد دارد

که عطف خاص بر عام باشد.

عطف عام بر خاص که اول خاص را بگویم بعد بیایم عام آن را بگویم این هم هست کم و
زیاد، یک خرده ولی آن جور تداول ندارد. اما حالا بیاییم عام را وسط دو تا خاص ذکر کنیم
توسط بین الخاصین این معهود شاید نباشد یا خیلی مثالش کم است الا این که بگوییم بله
این معروف اصلاً معنای دیگری دارد. یک معنایی دارد که آن اصلاح بین الناس مشمول آن
معنا نیست. آن صدقه و امر به صدقه هم مشمول آن معنا نیست، عطف مباینات به هم
شده. این خود آیه شریفه هم این مطلب را به ذهن میآورد. پس هم خود آیه شریفه هم
تفسیر در ذیل این آیه از اهلبیت علیهم السلام به حسب این نقل که معنا فرمودند قرض،

خب بله اگر قرض باشد این غیر امر به صدقه است و غیر از آن اصلاح بین الناس است.

این یک مورد باز که ... من دیشب تمام موارد آیات شریفه را دیدم حالا اهمش را عرض
میکنم. حالا در بعضی آیات دیگه هم روایات فراوانی هست اما آن جاها به این وضوح
نیست بعضیهایش. آنهایی که اوضح است در این مقصدی که داریم دنبال میکنیم آن را



عرض میکنم.

مورد دیگر در این آیه شریفه «فإَمِْساکٌ بمَِعرُْوفٍ أوَْ تسَْریحٌ بإِحِْسانٍ» (بقره/229) در باره
خانمها خدای متعال توصیه میفرمایید که شما یکی از این دو کار را برگزینید إما امساکٌ
بمعروف أو تسریحٌ باحسان. یا با آنها زندگیتان را ادامه بدهید اما بالمعروف و یا این که
آنها را رها کنید و آزادشان کنید بروند ازدواج دیگری داشته باشند همین جور کالمعلقة
آنها را محبوس نکنید، همین جور نگه ندارید، آزار ندهید. خب حالا این «فإَمِْساکٌ
بمَِعرُْوفٍ» آیا معنا همان معنای عرفی است یا یک معنای خاصی دارد؟ خب اگر ما معنای
عرفی را بگیریم، آقا امساک به معروف بکن یعنی چی؟ یعنی ملبسش را درست بده،
مسکنش را درست بده، بیمار شد پزشک لازم دارد، مسافرت لازم دارد، دیدار احبه
میخواهد برود، رفت و آمد میخواهد داشته باشد. اقوام او میخواهند بروند، این
میخواهد برود اینها امساک به معروف است. گیر دادنهای بیجا نداشته باشد اینها
توی عرف معنای معروف عرفی یک معنایی است که همه اینها را پوشش میدهد اما
میبینیم از امام علیه السلام سؤال شده این معروف یعنی چی این جا، چی مقصود

است؟ فرمود دو چیز است.

عن تفسیر البرهان عن تفسیر العیاشی (در ذیل همین آیه) عنَْ أبَیِ القَْاسِمِ الفَْارسِِی قاَلَ:
هَ یقَُولُ فیِ کتِاَبهِِ- فإَمِْساکٌ بمَِعرُْوفٍ أوَْ تسَْریِحٌ بإِحِْسانٍ مَا ضَا ع جُعلِتُْ فدِاَکَ إنِ الل قلُتُْ للِر

فَقَةِ... یعَنْیِ بذِلَکَِ قاَلَ أمَا الإْمِْسَاکُ باِلمَْعرُْوفِ فکَفَ الأْذَىَ وَ إحِْباَءُ الن

از آزار و اذیت دادن اجتناب ورزیدن و أحباء یعنی اعطاء بدون عوض. و اعطاء نفقه به
آنها. این امساک به معروف است. خب حالا یک کسی ... بعضیها هستند دیگه که همین
اختصار میکنند بر اقل واجبات و چیز همین مسافرتی میخواهد برود، حرمی میخواهد
برود، رفت و آمدی میخواهد بکند، چه بکند... و خیلی تضییقات این جوری، خب با این که
به حسب عرف این نیست. ولی حضرت در این جا فرمود این امساک به معروف که خدا

فرموده همین دو تا مقصود خداست؛ اذیت نکن و نفقهاش را هم بده.

سؤال: ...؟

جواب: نه خب خیلی جاها موجب اذیت نمیشود، آزار و اذیت نیست منتها حالا ..

سؤال: استاد هر دو معنا عرفی است؟

جواب: بله دو تا مصداقِ عرفی است، قبوله.

سؤال: ...... مصداق عربی....

جواب: یعنی میخواهید بگویید چیزهای دیگه هم هست یا نه حضرت دارد تعیین میکند، در
این مقام میگوید آقا چیه میخواهم من هم عمل کنم. میگوید این است. این جاها
مفهوم تحدید است، مفهوم تحدید دارد یعنی همین است لیس الا. مقام مقام تحدید است.

سْریِحُ بإِحِْسَانٍ فاَلطلاَقُ علَىَ مَا نزََلَ بهِِ الکْتِاَب‏. وَ أمَا الت

همان جوری که خدا در قرآن دستور داده که شاهد عدلین باشد در مثلاً زمان طهُر غیر
مواقعه باشند و امثال آن شرایطی که هست. آن جوری باید باشد. آن هم تسریح به



احساس هست.

سؤال: ...؟

جواب: احباء به حاء جیمی.

سؤال: در بعضی نسخ إجباء آمده.

جواب: عیب ندارد أجباء هم مثل جبایة الزکاة یعنی .... خب این نسخه که بنده دارم الإحباء
هست.

خب در این روایت هم شما میبینید که این چنین است.

باز روایت دیگه راجع به سرپرستان ایتام که حالا از طرف پدر سرپرست شده، فوت شده
وصیت کرده فلانی سرپرست بچههای من باشد یا حاکم شرع آن ولیّ قهری نداشته، حاکم
شرع برای او سرپرست تعیین کرده. در قرآن شریف فرموده این سرپرستان ایتام
«فلَیْأَکْلُْ باِلمَْعرُْوفِ». آن که غنی است خب هیچی. «وَ مَنْ کانَ فقَیراً فلَیْأَکْلُْ باِلمَْعرُْوفِ»
سؤال شده از امام(ع) خب «فلیأکل بالمعروف»یعنی چی؟ فرموده: «المعروف هو
القُوت» اگر ما بودیم و خودمان این یأکل را فقط معنایش را خوردن نمیگرفتیم. «لا
تأَکْلُوُا أمَْوالکَمُْ بیَنْکَمُْ باِلبْاطلِ‏». این «فلَیْأَکْلُْ باِلمَْعرُْوفِ» یعنی آن که سرپرست اینها
شده به خصوص که در بعضی روایات هم هست که یک سرپرستی است که در اثر
سرپرستی و اینها نمیتواند برود دنبال کار و کاسبی باید تولیّ امور اینها را داشته باشد.
خب باید از زندگیاش را از این اداره بکند همان حرفی که از همین روایت روایتی است
که میگوید آقا اینهایی که دست از همه چیز شستند آمدند برای احیاء دین و تعلمّ احکام
دین و این که به جایی برسند، احکام را استنباط کنند یا احکام استنباط شده را به مردم
برسانند خب اینها که نمیتوانند بروند کاسبی بکنند، بخواهند کاسبی بکنند که این کارها را
نمیتوانند بکنند، نمیتوانند درس بخوانند پس بنابراین حالا که این کار را میکنند کی باید
خرجشان را بدهد. ولیّ امر باید خرجشان را بدهد. آقای حائری قدس سره در بحث خمس
خیلی ایشان میفرمود ما عیال حضرت بقیة الله هستیم، گریهاش میگرفت که ما عیال
حضرت بقیة الله هستیم. بله اگر بناست یک عده بیایند دیگه نمیتوانند بروند کاسبی بکنند
که، اگر بخواهند درس بخوانند و تا دین را بگیرند، نشر بکنند دین را، ذب از دین بکنند خب
خرجشان با کیه؟ خرجشان با حضرت است. فلذا اینها عیال حضرت میشوند یکی از
ادله این که سهم مبارک امام علیه السلام به حوزههای علمیه داده میشود همین است که
خب خرجشان را باید آقا بدهد دیگه، خب کی بدهد، چه کار کنند مردم. حالا این جا هم
همین طور است، میگوید آقا کسی که سرپرست ایتام شده خب توی روایت فرموده که
سرپرست ایتام شده یعنی سرپرستی که نه این که حالا یک پولی پهلوی او هست فقط.
نه، سرپرست است یعنی وقتش را گذاشته برای آنها. این آدمی که شغل شاغلش شده

این خب شارع میفرماید پس چه کار کند؟ خب از اموال همان هم استرزاق کند.

خب میگوییم که چی؟ میگوییم ملبسش هم همین جور است دیگه. «فلَیْأَکْلُْ باِلمَْعرُْوفِ»
یعنــی زیــادهروی نکنــد حــوائجش را بــردارد، چــه در ملبســش، چــه در مســکنش، چــه در
مطعمش، همه. آن چیزهای عادیاش را بروید به او بدهید. از مال میتواند بردارد. خب
اگر ما خودمان میخواستیم آیه را معنا بکنیم به معنای عرفی، فهم عرفیاش لعل این

بود. اما این روایت میگوید به معنای قوُت است.



حالا شما اگر قوُت را به خصوص آن جوری معنا کنید که عدهای معنا کردند در لغت گفتند
قوُت آن است که رمق با آن محفوظ میماند نه یک غذای حسابی بنشینید بخورید. قوُت
یعنی آن که یحفظ به الرمق نمیمیری، به اندازه این که نمیری، بخور و نمیر نه این که یک

غذای درست و حسابی که بنشینی مثل مال خودش که آدم غذا میخورد.

خب اگر رمق را این جوری معنا کنیم بله این مقدار شما میتوانید بخورید، حالا بعضیهای
دیگه گفتند شاید در بعضی روایات هم باشد که نه این مقصود بالمعروف اینها نیست که
مجانی برداری بخوری، مقصود این است که قرض برداری در این زمان، بعداً که توانستی

ادا کنی. این هم بعضی روایات هست.

خب این «بالمعروف» یا بگو قوُت و قوت هم اگر آن جوری معنا کردیم یا به حسب آن
بعض روایات دیگه بگوییم یعنی اقتراض از مال مولیّ علیه اقتراض کن آن هم نه اینکه
قرضهای نصف مالش و ثلث مالش و دو سوم مالش را برداری. نه این که برای زندگی
عادیت را بگذارنی اقتراض کن بعداً هم باید اداء کنی. خب حالا اینها بحثهای فقهی جای
خودش دارد، عدهای هم گفتند مثل صاحب جواهر قدس سره که این قوت کنایه است. یا
اصلاً معنا کرده قوت را به اجرة المثل. حالا توی لغت قوت به معنای اجرة المثل نیست.
حالا یک جوری توی آن بحث خودش بگوییم که مقصود از قوت اجرة المثل است چون
بالاخره مجانی که بنا نیست که کسی بیاید کار و عمرش را بگذارد برای این بچه، ده سال،
پانزده سال تا بالاخره این بالغ بشود تا رشید بشود بتواند... چه کار بکند پس. اجرة

المثلتان را بردارید. اصلاً فتوای شرایع هم همین است که اجرة المثل میتواند بردارد.

خب حالا ما به این جهاتش کار نداریم یعنی بحث فقهی خودش که در محل خودش که ولیّ
یتیم چه مقدار میتواند استفاده بکند بحثٌ فقهیٌ، مسألةٌ فقهیه در محل خودش باید بحث
بشود. این جا ما به این میخواهیم بگوییم بالاخره چنین روایاتی را آدم میبیند. این روایات
مجموعش را هم که بگذاریم قد یقال که از اینها میفهمیم پس شارع واژه معروف
دستکاری نشده به کار نبرده. که معنای عرفی باشد. بلکه له حقائق شرعیه یدعی، نه یک
حقیقت شرعیه هم دارد. بله آن حقیقتهای شرعیه آن معانی اجنبی از معنای عرفی

نیستند، بعض مصادیق همان معنای عرفی را در آن ...؟

سؤال: بحث امر به معروف و نهی از منکر یک حقیقت شرعیهای نیست که در اسلام
تحقق پیدا کرده باشد. ما داریم توی آیه قرآن میگوید در کتاب تورات ما گفتیم که اینها

امر به معروف کنند، نهی از منکر کنند حضرت لقمان به پسرش میگوید که بابا ...؟

ا» حضرت عیسی سلام الله علیه. این کاةِ ما دمُْتُ حَی لاةِ وَ الزجواب: «وَ أوَصْانی‏ باِلص
«بالصلاة» آن جا یعنی چی؟ یعنی دعا، یعنی به من گفته که اللهم اغفر لی؟ یا آن صلات
یعنی... پس اگر حقیقت شرعیه میتواند داشته باشد منافاتی ندارد. این جا هم بله در امم
سابقه هم امر به معروف بوده اما معروف یعنی چی؟ یعنی امر به واجبات یا نه هم
واجبات و مستحبات یا همین دو تا و هر کار خیری ولو شارع امر نکرده باشد. حسن

عرفی، حسن عقلی. ما میخواهیم حدود و ثغورش را به دست بیاوریم این واژه چیه.

سؤال: ... اگر به تنهایی استفاده بشود خب همان طور که حضرت عالی فرمودید معانی
خیلی وسیعی دارد ولی توی جایگاه خودش، توی آیات قرآن که نگاه میکردم میدیدم که
توی جایگاه خودش برای خودش یک تعابیر و تفاسیر است. اما وقتی که در قالب امر به

معروف و نهی از منکر...



جواب: یعنی کلمه امر باعث میشود که این معروف یک معنای جدیدی پیدا کند که تناسب
با حکم و موضوع شما میفرمایید. اشکال دارد خدای متعال بفرماید که واجب است امر
به معروف کنید، معروفش این جا یعنی چی؟ یعنی واجبات، مستحبات را نمیگویم. نه،
بگوید واجب است امر به معروف کنید نه مطلق واجبات، واجبات عظیمه. خب چه
اشکالی دارد؟ اگر یک روایاتی داشتیم این جوری معنا کرده بود میگفتیم آقا درست
نیست؟ شما ببینید باید روی یک منهج علمی که اثبات شده است مشی کنید. ما گفتیم که
چی؟ آن راهی که گفتیم برای استفاده از کتاب و سنت هر مستفیضی سواءٌ کان فقیهاً،
ً أو غیر ذلک میخواهد از کتاب و سنت استفاده کند بلکه از هر نوشتاری و هر مفسرا
کلامی میخواهد استفاده کند راهش چیه؟ راهش این است که اول ببیند آن آقا اصطلاح
دارد یا ندارد. اگر اصطلاح دارد واجبهایش را باید طبق اصطلاح خودش معنا بکند. اگر
اصطلاح نداشت طبق عرف عام در صورتی که مخاطبش عرف عام باشد. اما اگر
مخاطبش هم عرف نیست نه، فیلسوف کتابش را برای عرف عام ننوشته. فلذا واژهها را
به عرف عام آن جا نمیشود معنا کرد. اگر مخاطب عرف عام هست که آیات و روایات
این چنین است باید طبق عرف عام معنا کند اگر عرف عام این نبود طبق لغت معنا کند.

برهانش را هم گفتیم، دلیلش را هم گفتیم.

خب حالا براساس این میزان ما میخواهیم میبینیم این کلمه معروفی که در روایات و
آیاتی که مستند ما میخواهد واقع بشود به این که امر به معروف بکنید و کتاب امر به
معروف و نهی از منکر داریم بحث میکنیم چه معنایی دارد. میبینیم این واژه معروف...
اول در صدد این برآمدیم که ببینیم شارع چیز خاصی دارد این جا یا نه. اگر چیز خاصی
دارد خب باید آن جوری معنا بکنیم. اگر چیز خاصی ندارد آن وقت معنای عرفی معنا

بکنیم.

سؤال: من میخواهم بگویم اگر بخواهید صرف کلمه معروف را در نظر بگیریم همان
طور که حضرتعالی در جلسه قبل اشاره فرمودید معروف یک دامنه خیلی وسیعی دارد.

جواب: خب داشته باشد.

سؤال: من میخواهم بگویم این فرع فقهیمان یعنی امر به معروف و نهی از منکر وقتی
که بحث را ببندیم میبینیم توی آیات قرآن توی این زمینه خودش برای خودش یک شاکله

خاصی دارد.

جواب: چیه شاکلهاش بفرمایید.

سؤال: امر به معروف و نهی از منکر.

جواب: میدانم، امر به معروف را معنا بفرمایید برای بنده.

سؤال: یعنی به جای .... کلمه معروف را از آیات قرآن بکشیم بیرون که این معروف چه
معنایی دارد ...؟ کلمه معروف را توی این سیاق گرفته. امر به معروف و نهی از منکر

که...

جواب: شما که توی آن سیاق قرار دادید چی معنا کردید بالاخره؟

سؤال: یعنی اگر این زاویهای بحث بکنیم بحثمان جمعتر خواهد شد تا این که بخواهیم



بگوییم آقا معروف برای زن مطلق یک مقدار زندگیاش را ...؟ برای یک کسی که دارد
...؟ میکند معروف یعنی به او قرض بدهیم. هر کجای آیه قرآن این معروف معنای خودش

را دارد.

جواب: نه دقت مسأله این بود. گفتیم واژه معروف که واژه معروف است، یک واژه است.
این واژه معروف که یک واژه است هم توی این جا به کار رفته، هم توی آن جا به کار
رفته، هم توی آن جا به کار رفته میبینیم ائمه سلام الله علیهم با این که توی قرآن هیچ
قرینهای هم خدا به کار نبرده. ائمه علیهم السلام میفرمایند اما در آن جا از این معروف
قرض است، اما در آن جا نفقه و کف الاذی است. اما در آن جا خصوص فلان مطلب، اما
در آن جا پیغمبر فرمود چهار پنج تا چیز بود که دیروز خواندیم. میبینیم این همین یک واژه
است، توی مستعملات مختلفه شارع، آن هم توی کتاب خدا، آن هم مال اوائل اسلام،
زمان پیامبر این واژه به کار برده شده و هر جایی امام معصوم دارد میفرماید این

مقصود است، آن مقصود است.

سؤال: مشکل این واژهها این است که ...؟

ً این آیهای که امروز جواب: نباشد. خب این که اثر ندارد که امر در کنار باشد. اتفاقا
خواندیم امر هم دارد. «ْ أمََرَ بصَِدقَةٍَ أوَْ مَعرُْوفٍ» یعنی امر بمعروفٍ «أو اصلاح بین الناس»
این جا که امر هم دارد. این امر که کاری نمیتواند بکند ما باید بگوییم که واژه معروف

چیه.

حالا حرف این بود که وقتی ما میبینیم این چنینی است توی ذهن ما سؤال منفتح میشود
که بابا قرینه که نبود، حالا که قرینه نبود پس شارع چه کار کرده که این لفظ را بلاقرینةٍ
استعمال فرموده و این را اراده کرده. خب حقیقت شرعیه قرار داده؟ که اگر حقیقت
شرعیه قرار داده باید بگوییم حقایق الشرعیة. یک جا به معنا قطع، یک جا به معنای آن.
حقایق شرعیه قرار داده که البته خیلی مستبعد است که حقایق شرعیه قرار داده باشد و
قرار است بعداً توی مقام داوری این دلیل عرض میکنیم. یا این که بگوییم نه به نحو تعدد
دال و مدلول آمده این واژه را در بعض مصادیق جابجا استعمال کرده. به نحو تعدد دال و
مدلول یعنی واژه را در معنای خود عرفیاش استعمال کرده و تطبیق کرده بر.... مثل این
که میگوید «رأیت انساناً» مقصودش زید است. این جا که میگوید «رأیت انساناً»
مقصود شما زید است آیا انسان را در زید استعمال کردیم این یک راهش است که
استعمال لفظ موضوع للکل در جزء گفتند میشود مجاز. یعنی لفظی که وضع شده به
نحو مشترک معنوی برای جامع اگر بیایی در خصوص فرد استعمال کنی میشود مجاز. یا
نه به نحو تعدد دال و مدلول انسان را در خود معنای انسان استعمال میکنید ولی تطبیق
بر این میکنید یعنی مستعمل فیه شما این فرد نیست، منطبقٌ علیه مستعملٌ فیه این فرد

است. مستعملٌ فیه همان معنای خودش است.

سؤال: دال متعدد چیه؟

جواب: دال متعدد بیانات ائمه است. یعنی قرآن شریف...

سؤال: قرینه خارجیه.

جواب: قرینه خارجیه، بله. یعتمد علی القرینة الخارجیة. آن قرینه خارجیه چیه؟ بیان اولیاء
است.



فلذا عام و خاص اگر از باب قرینه و ذو القرینه گفتیم، مطلق و مقید از باب قرینه و ذو
القرینه گفتیم، نگفتیم بابٌ آخرٌ در جموع عرفیه بلکه محالش به همان قرینه و ذو القرینه
است کما یدعیه اعاظمی از اصول که باب عام و خاص و مطلق و مقید همان باب قرینه و
ذو القرینه است، چیز جدیدی نیست، مصادیق آن است. شاید آقای آخوند هم در کفایه

همین را بفرماید.

خب اگر این را گفتیم به نحو تعدد دال و مدلول. حالا این جا چی میشود؟ خب حالا اگر
این رایج است... اگر گهگداری و یک جایی و فلان ... اما اگر رایج است و این جوری کرده
این همان میشود که صاحب معالم فرموده. صاحب معالم فرموده اوامر شرعیه و نواهی
شرعیه در اثر کثرت استعمال شارع این دو تا را در غیر واجبات و محرمات باعث شده که
این کلام امر هم که میکند ظهور دیگه ندارد. هم امر حمل بر وجوب بخواهی بکنی قرینه
میخواهد، هم حمل بر استحباب میخواهی بکنی قرینه میخواهد. نهی را حمل بر حرمت
بخواهی بکنی قرینه میخواهد، نهی را حمل بر کراهت هم بخواهی بکنی قرینه میخواهد.
چون از بس هم آن جا استعمال کرده، هم آن جا استعمال کرده به قول ایشان این
اجمال.... یعنی آن ظهور حال از دست رفته. آن ظهور حالی که پایه ظهور بود از دست
رفته. چون هر دو کار را دارد میکند؛ کثیراً ما این جاست، کثیراً ما آن جاست. حالا این جا
میگوید آقا معروف این جا می‌بینیم می‌گوید معروف یعنی این، آن جا میبینیم که میگوید
معروف یعنی این. آن معنای عام عرفیاش را اراده نکرده. خب باعث میشود ما بگوییم
پس چی؟ پس این جا هم که دارد میگوید «وَ أمُْرْ باِلمَْعرُْوفِ وَ انهَْ عنَِ المُْنکْرَ» پس این

جا هم شاید این جوری باشد.

سؤال: اطلاقش حجت نیست؟

جواب: نه همین، همین دیگه آن جا هم قرینه نیاورده.

سؤال: ...؟

جواب: ...؟ نیست یعنی استعمال کرده آن جوری. تا اینها جوابهایش را ببینیم چیه.
اینها بالاخره حالا حرف است. یعنی کسی که میگوید این چنین میگوید مثل آن اعاظمی

که آن جا گفتند.

خب پس بنابراین این بیان تکمیل شد، آن بیانی که دیروز داشتیم تکمیل شد به این موارد
که این استعمالات شرعیه موجب میشود اگر کسی از این استعمالات و از این مطالب به
این رسید که حقیقت شرعیه است خب باید حمل بر اینها کند فی کل موردٍ. اگر به این
نرسید لااقل من این که این کار موجب چی میشود؟ الاجمال المانع من العقل فی
المعنی العرفی. مانع میشود که معنای عرفی را اخذ بکنیم. بله قدر متیقنهایش را باید
اخذ بکنیم. بله یقین داریم واجبات هست جزو این ولو به قرائن خارجیه. این قدر متقین و
مسلمّ واجبات است از ادله امر به معروف. اما حالا دایرهاش را بیاییم توسعه بدهیم
بگوییم مستحبات هم آره، توسعه بدهیم بگوییم امور عقلائی و عقلی مستحسن ولو امر

شرعی نداشته باشد آنها را هم آره این دیگه مشکل میشود.

سؤال: ......

جواب: مثل مشترک لفظی میشود. قرینه معینّه میخواهد.



سؤال: ...؟

جواب: آره، درسته اگر بخواهیم به قول آقا ضیاء بخواهیم فقهمان زیر لحافی باشد همین
طور است یعنی همین طور بدون مراجعه. ولی وقتی آدم به ادله مراجعه میکند به جهات
مختلفی که در ادله هست این اجمال برطرف میشود یعنی میفهمد که واجبات مقصود
است اما نه از واژه خود لفظ، به خاطر قرائنی که در ادله وجود دارد که میفهمد که بله.
کسی نماز نمیخواند، روزه نمیگیرد، حج نمیرود، زکات نمیدهد، خمس نمیدهد، جواب
سلام نمیدهد اینها همه آدم به روایات که نگاه میکند میفهمد که اینها همه مورد مراد

از معروف هست این مصادیق.

سؤال: حاج آقا چرا به معنای عرفی مراجعه نمیکنیم مثلا ده تا حقیقت شرعیه برای
مردم گفته شده ذیل طلاق، ذیل اکرام. ولی توی مورد خودمان معروف در امر به معروف
را شک میکنیم که حقیقت شرعیه دارد یا ندارد. میگوییم اگر داشت شارع بیان میکرد
که ...؟ بگوییم مهم نیست. وقتی نگفته یعنی همان معنای عرفی را عرض میکنند نه قائل

به اجمال بشویم.

جواب: خب حالا شما میخواهید به آن بیان یک جوابی بدهید و الا آن بیان همین بود که
گفت که وقتی ما این جا و آن جا دیدیم میگوییم پس لعل این جا هم بوده شاید به دست
ماً علَى‏ طاعِمٍ یطَعْمَُه‏» آن درسته. مُحَر َما نرسیده. اگر شما «قلُْ لا أجَِدُ فی‏ ما أوُحِیَ إلِی
من در این چیزی که به من وحی شده ندیدم که اینها حرام باشد. خب پیغمبر وقتی در ما

اوحی الیه ندید یقین میکند حلال است. چون احاطه با ما اوحی الیه را دارد.

اما اگر این جوری شد که ما میگوییم بابا ما ده مورد، پانزده مورد هی دیدیم خدا فرموده
معروف، هیچ قرینهای هم همراهش نبوده بعد معلوم شد بابا چیز دیگری از آن بعض
ً امر مباین مقصود بوده با معنای عرفی خب مصادیقه عرفیهاش مقصود بوده یا اصلا
میگوییم لعل این جا هم این جوری بوده. خب شما میگویید ائمه بیان نفرمودند.
میگوییم هر چی که ائمه فرمودند که به دست ما نرسیده. این قدر کتابها از بین رفته،
شاید توی آنها اگر به دست ما میرسید یک روایتی پیدا میشد میفرمود که «یأمرون
بالمعروف» أی واجبات الأدیمه. شما الان قسم حضرت عباس میخورید که چنین روایتی
نبوده؟ شاید در مدینة العلم صدوق بوده. شاید این همه کتب حدیث که از بین رفته بوده.
علم نداریم که ولی شاید هم بوده. چه اصل عقلایی داریم، بر چه مبنایی. اگر یقین داشتیم
یعنی احاطه داشتیم بله یقین پیدا میکردیم، حالا این جا نفرموده ولی وقتی نداریم آنها
هم این شک را در ما ایجاد کردند یک مبنای علمی میخواهد، یک بیان اصولی میخواهد که
شما بگویید ... میگوییم ان شاء الله چیزی نبوده همان معنا مقصود است. چون پایهاش
ظهور عرفی است این موارد آن ظهور عرفی را که از بین برد، چون این جا، آن جا، آن جا

.... هی دیدیم معناهایی کرد که غیر از آن معنای عام عرفی است.

سؤال: استاد ...؟ تقریباً تمام موارد...؟

جواب: آنها نه، آنها جری است. نه آن فقه نیست. آن فقه اکبر است. این فقه یعنی فقه
اصغر یعنی همین فقه‌هایی که داریم میگوییم یعنی همین وظایف العباد این روایات غیر از
آن روایات است. آن روایات روایات تطبیق جری بطون را دارد معنی میکند. که میگوید

آن جا امیرالمؤمنین علیه السلام مقصود است، آن جا چی مقصود است.



سؤال: ...؟

جواب: نه نه، مصداق اتم نیست. این طور نیست، مصداق اتمّ کجا گفته، میگوید آقا این
ً این مواردی که پیامبر(ص) به جواب ام حکیم است. نمیگوید مصداق اتمّ است. و ثانیا
فرمود موارد اتمّ بود؟ اتمّ بود اینها یا نماز خواندن اتمّ است؟ روزه گرفتن اتمّ است که
اینها را نفرمود. اینها اتمّ بود؟ این که یقیه را پاره نکن اتمّ است یا بفرماید نماز بخوانید؟
اینها را التزام نگرفت حضرت. این را التزام گرفته که یقهتان را پاره نکنید. موهایتان را
پریشان نکنید، لباستان را سیاه نکنید عند الموت، اینها را التزام گرفته. برجام حضرت با
آن اهل چیز همین بوده که اینها باید تویآن باشد، اضافه نه، نه یک کلمه کم، نه یک کلمه

زیاد، همینها. چیز دیگری توی این برجام نیست.

خب به خدمت شما عرض شود که حالا آیا این مطلب درسته یا نه؟

تحقیق کلام که حالا فقط دیگه میخواستیم امروز تمام کنیم این چیز را ولی نشد. خلاصه
جوابی که میخواهیم بدهیم عرض میکنیم به این که ایها المستدل به این روایات و به این
نصوص چه میخواهی برداشت کنی؟ میخواهی اثبات حقیقت شرعیه بکنی یا میخواهی
با این نصوص اثبات کنی که مجاز شایع است در غیر معنای عرفی یا میخواهی از این
روایات یک احتمال مانع از اخذ به ظهور بگویی محقق است. پس مطلوب در استدلال به
این روایات و مراد از استدلال به این روایات چیست؟ یا حقیقت شرعیه است یا اثبات یک
مجاز مشهور است، یا ایجاد یک احتمال بر سر راه حمل این معروف بر معنای عرفی

است. عرفی عامش. کدام مقصود است؟ یکی از این سه تا باید مقصود باشد.

حالا باید بررسی کنیم آیا این ادله توانایی این سه امر را دارند یا توانایی این سه امر را
ندارند. میخواستیم بگوییم که این ادله توانایی اثبات این سه امر را، هیچ کدام از اینها را

ممکن است بگوییم نداریم. ان شاء الله توضیحش فردا

و صلی الله علی محمد و آل محمد.


