
لازم به ذکر است: متن ذیل پیاده شده از
صـوت درس میباشـد و هیچگـونه ویرایشـی

روی آن اعمال نشده است.
اعوذ بالله من الشیطان الرجیم بسم الله الرحمن الرحیم الحمدلله رب العالمین و صلی
الله تعالی علی سیدنا و نبینا ابوالقاسم محمد و علی آله الطیبین الطاهرین المعصومین لا

سیما بقیة الله فی الارضین ارواحنا فداه و عجل الله تعالی فرجه الشریف.

در آستانه شهادت مولایمان امام محمد بن علیٍ الجواد صلوات الله علیهما و علی آبائهم
الطاهرین و ابنائهم المعصومین هستیم. این شهادت مظلومانه را خدمت حضرت بقیة الله
الاعظم ارواحنا فداه و عمه معظمهشان فاطمه معصومه علیها السلام و همه شیعیان و
موالیان آن بزرگواران تسلیت عرض میکنیم و امیدواریم که همه ما جزء شیعیان راستین
و وفادار آن بزرگواران بوده باشیم و در دنیا و آخرت دستمان از دامانشان کوتاه نشود و

نباشد.

این صلوات خاصه آن بزرگوار را خدمتشان تقدیم میکنیم.

بسم الله الرحمن الرحیم

قَى وَ نوُرِ الهْدُىَ وَ مَعدْنِِ الوْفَاَءِ وَ فرَْعِ ِ الت همُ صَل علَىَ مُحَمدِ بنِْ علَیِ بنِْ مُوسَى علَمَ الل
همُ وَ کمََا هدَیَتَْ بهِِ مِنَ الضلاَلةَِ وَ اسْتنَقَْذتَْ الأْزَْکیِاَءِ وَ خَلیِفَةِ الأْوَصِْیاَءِ وَ أمَِینکَِ علَىَ وحَْیکَِ الل
یتَْ علَىَ ى فصََل علَیَهِْ أفَضَْلَ مَا صَل یتَْ مَنْ تزََک بهِِ مِنَ الحَْیرَْةِ وَ أرَْشَدتَْ بهِِ مَنِ اهتْدَىَ وَ زَک

کَ عزَیِزٌ حَکیِمٌ. أحََدٍ مِنْ أوَلْیِاَئکَِ و بقیة اوصیائک إنِ

خب روایاتی را بحث میکردیم که صاحب جواهر رضوان الله علیه برای اثبات اهتمام
شارع به مسأله امر به معروف و نهی از منکر افاده فرموده است. رسیدیم به حدیث
هشتم. این حدیث را صاحب جواهر میفرماید: و قال ایضاً. حدیث قبل این بود: «و خطب
علیه السلام» قبلش «و قال امیرالمؤمنین(ع)». پس بنابراین «و قال ایضاً» یعنی قال

امیرالمؤمنین(ع).

این روایت در تحف العقول هست که صاحب وسائل در باب دوم از ابواب امر به معروف،
حدیث نهم نقل فرموده.

الحَْسَنُ بنُْ علَیِ بنِْ شُعبْةََ فیِ تحَُفِ العْقُُولِ عنَِ الحُْسَینِْ ع قاَلَ وَ یرُْوىَ عنَْ علَیِ ع...

ً از امام حسین(ع) نقل فرموده. بعد میفرماید همین مطلب خود منبع و مصدر ابتدائا
ً به یرُوی عن علیٍ(ع). حالا صاحب جواهر رضوان الله علیه این را اسناد داده ابتدائا

امیرالمؤمنین(ع).

هُ بهِِ أوَلْیِاَءَهُ مِنْ سُوءِ ثنَاَئهِِ علَىَ الأْحَْباَرِ إذِْ یقَُولُ «لوَْ لا اسُ بمَِا وعَظََ الل هاَ الن اعتْبَرُِوا أیَ
ذیِنَ کفََرُوا مِنْ بنَیِ إسِْرائیِلَ ونَ وَ الأْحَْبارُ عنَْ قوَلْهِمُِ الإْثِمَْ» وَ قاَلَ «لعُنَِ ال انیِ ب ینَهْاهمُُ الر
علَى‏ لسِانِ داودَُ وَ عیسَى ابنِْ مَرْیمََ ذلکَِ بمِا عصََواْ وَ کانوُا یعَتْدَوُن‏ * کانوُا لا یتَنَاهوَنَْ عنَْ



مُنکرٍَ فعَلَوُهُ لبَئِسَْ ما کانوُا یفَْعلَوُنَ»...

خب این آیه دوم دلالت میکند بر این که این بنیاسرائیلیها که «لا یتَنَاهوَنَْ عنَْ مُنکرٍَ
فعَلَوُهُ» اینها ملعون هستند «علَى‏ لسِانِ داودَُ وَ عیسَى ابنِْ مَرْیمَ‏» علیهما السلام و «لوَْ لا
ونَ وَ الأْحَْبارُ» این «لولا»ی تحذیریه است. یعنی چرا نهی نکردند. چرا احبار انیِ ب ینَهْاهمُُ الر
یعنی علمای یهود و ربانیون؛ علمای ربانی یا علمای مربی ناس چرا اینها نهی نکردند، امر

به معروف نکردند، نهی از منکر نکردند.

هُ تعالی ذلَکَِ علَیَهْمِْ.... مَا عاَبَ الل وَ إنِ

عیب گرفته خدای متعال این مطلب را بر احبار و ربانیون.

همُْ کاَنوُا یرََونَْ مِنَ الظلمََةِ الذین بین اظهرهم المُْنکْرََ وَ الفَْسَادَ....  لأِنَ

توی علما، پیش روی آنها، در محضر آنها، در شهری که هستند، در کشوری که هستند
میدیدند که فساد و منکر انجام میشود....

 فلاََ ینَهْوَنْهَمُْ عنَْ ذلَکَِ (چرا؟) رَغبْةًَ فیِمَا کاَنوُا ینَاَلوُنَ مِنهْمُْ...

چون میدیدند اگر نهی از منکر بکنند رابطهشان با آن فاعلین منکر یا تارکین معروف شکر
آب میشود دیگه آن فوائدی که از ناحیه آنها به آنها میرسد، نمیرسد. خب تجار
هستند، کارخانجات دارند، فلان دارند، یا دولت است، یا هر که، میبیند اگر بخواهد امر به
معروف و نهی از منکر بکند این روابط به هم میخورد آن فواید مالیهای که قبلاً بوده دیگه

یا قطع میشود یا کم میشود....

وَ رَهبْةًَ مِما یحَْذرَُونَ...

علت دوم و جهت دوم برای ترک این بود که میترسیدند که آن چیزهایی که از آن ترس
دارند دامنگیرشان بشود. زندانشان بیندازند، بکشندشان، و.... و امثال ذلک.

هُ یقَُولُ... وَ الل

اینها این جوری بودند و حال این که خدای متعال به علما چی میفرماید... به همه، یکی
هم علماء...

اسَ وَ اخْشَونِْ...  فلاَ تخَْشَواُ الن

با این که خداوند میفرماید به مردم نترسید «و اخشون» ولی...

وَ قاَلَ المُْؤمِْنوُنَ....

خدای متعال فرموده است....

هُ َ الل المُْؤمِْنوُنَ وَ المُْؤمِْناتُ بعَضُْهمُْ أوَلْیِاءُ بعَضٍْ یأَمُْرُونَ باِلمَْعرُْوفِ وَ ینَهْوَنَْ عنَِ المُْنکْرَِ فبَدَأَ
هیِْ عنَِ المُْنکْرَِ.... باِلأْمَْرِ باِلمَْعرُْوفِ وَ الن

حضرت باز این جا میفرماید ببینید خدای متعال وقتی میخواهد توصیف مؤمنون و



مؤمنات را بفرماید «المؤمنون و المؤمنات بعضهم اولیاء بعض یأمرون بالمعروف» ابتداء
میفرماید به این صفت. این که ابتداء میفرماید به این صفت به خاطر چیه؟ به خاطر
عظمتش هست. تقدیم در ذکر... امام علیه السلام به حسب این نقل این جا، تقدیم در
ذکر برای این است که خدای متعال میخواهد بفهماند که پیش من خیلی عظمت دارد فلذا

اول نام این صفت را میبرد، نام این خصوصیت را میبرند.

بعد حضرت حالا یا سید الشهداء، یا امیرالمؤمنین علیهما السلام میفرماید:

هیِْ عنَِ المُْنکْرَِ فرَیِضَةً مِنهُْ... الأْمَْرِ باِلمَْعرُْوفِ وَ الن

یک فریضه و واجبی است از طرف خدای متعال. چرا خدای متعال این را واجب کرده؟

نهُاَ وَ صَعبْهُاَ... هاَ هیَ هاَ إذِاَ أدُیتَْ وَ أقُیِمَتِ اسْتقََامَتِ الفَْرَائضُِ کلُ لعِلِمِْهِ بأِنَ

برای این که خدای متعال میداند اگر امر به معروف و نهی از منکر؛ این فریضه اداء بشود
و اقامه بشود، به آن پرداخته بشود در جامعه همه فرایض چه فرائض مشکله و چه فرائض
آسان همه آنها استقامت پیدا میکند در جامعه. یعنی همه آنها برافراشته میشود،
پابرجا میشود در جامعه. چون خدا این مطلب را میداند که در این امر به معروف و نهی

از منکر چنین اثر مهمی است از این جهت واجب فرموده است.

هیَْ عنَِ المُْنکْرَِ....  وَ ذلَکَِ أنَ الأْمَْرَ باِلمَْعرُْوفِ وَ الن

حالا چرا با انجام امر به معروف هم فرائض هینها و صعبها، همه انجام خواهند شد؟
میفرماید زیرا امر به معروف و نهی از منکر،

 دعُاَءٌ إلِىَ الإْسِْلاَمِ...

این دعوت مردم به اسلام است. به اوامر و نواهی خدای متعال.

 مَعَ رَد المَْظاَلمِِ...

فقط دعوت به اسلام نیست. مظالم هم برگردانده میشود به اصحاب و صاحبان حق.

 وَ مُخَالفََةِ الظالمِِ...

امر به معروف و نهی از منکر در حقیقت مخالفت نمودن با ظالم هست.

 وَ قسِْمَةِ الفَْیْ‏ءِ وَ الغْنَاَئمِِ....

جلوی این را میگیرد که فیء و غنائم همین جور به تاراج برود، در غیر مواردش مصرف
بشود. نه، قسمت صحیح میشود همان طور که خدا فرموده.

 وَ أخَْذِ الصدقَاَتِ مِنْ مَواَضِعهِاَ وَ وضَْعهِاَ فیِ حَقهاَ.

امر به معروف و نهی از منکر اخذ صدقات است از آن مواضع و محالی که باید گرفته
بشود و قرار دادن آنها است در همان مواضعی که خدا فرموده قرار داده بشود و
مصرف بشود. پس امر به معروف و نهی از منکر اینها است. خب اینها هم غیر از



اسلام چیزی نیست. خب پس وقتی امر به معروف شد همه اینها برافراشته میشود و
اقامه میشود پس بنابراین مساوی است امر به معروف و نهی از منکر با اقامه شریعت

و دین.

الی آخره.

این خطبه و این کلام طولانی است، بخشیاش را هم صاحب وسائل تا همین «و وضعها
فی حقها» آوردند، صاحب جواهر هم به همین مقدار بسنده فرموده است.

خب آیا این روایت معتبر است یا معتبر نیست؟ این روایت مدرکش چیه؟ تحف العقول
است. کتاب تحف العقول اسانید در آن ذکر نشده است. خود صاحب تحف العقول هم
فرمود است که «و حذفت اسانیدها» در مقدمه این چاپی که من دارم که چاپ نجف
ً و إن کان ً و ایجازا اشرف هست، صفحه چهار. فرموده است «و اسقط الاسانید تخفیفا
اکثره لی سماعاً» اگر چه بیشتر اینها را از راه سماع، نه وجداه. یعنی پیش استاد، پیش
مشایخ تلقی کردم، از آنها تلقی کردم با حضور در جلسات قرائت و سماع، و وجداه

نبوده که همین طور توی یک کتابی ببینم. اما در عین حال حذف کردم ایجازاً و تخفیفاً.

سؤال: ....

جواب: نه، می‌گوید من این جوری نبوده که نگفتن من به خاطر این باشد که سند درست
و حسابی نداشتم. داشتم اما ایجازاً و تخفیفاً حذف کردم.

سؤال: ....

جواب: خب میخواهد اعتبار هم بدهد. میخواهد در عین اعتبار هم بدهد.

خب پس سند ندارد. فلذا است معمول بسیاری از فقهای عظام روایات تحف العقول را به
ضعف سند بالارسال میگویند حجت نیست. یعنی مرسل است دیگه سند ندارد. از این
جهت میفرمایند که حجت نیست و این مسلک بسیاری از اعاظم است که میفرمایند
حجت نیست. بله اگر یک جایی، یک متنی باشد که شواهد درونی داشته باشد بر این که
این کلام را غیر از امام نمیتواند بگوید، خب آنجا میگوییم امام فرموده. اما جایی که
ممکن است حالا دیگری گفته یا یک چیزی اضافه کرده باشد، گاهی به حافظهها یک چیزی
کم و زیاد میکنند، یک امری را اضافه میکنند، نمیشود نسبت بدهیم بگوییم کل این کلام
به تمام خصوصیاته و جوانبه از امام علیه السلام صادر شده. آیا راه حلی برای آن داریم؟
این مسأله خودش مسأله بسیار مهمی است چون مشتمل بر روایات مهمی است این
کتاب و بعضیهایش به درد مباحث بسیار مهمی میخورد. آیا راهی برای اعتبارش وجود

دارد یا نه؟

دو راه برای اعتبارش وجود دارد؛

راه اول این است که بعد از این که ما، حسن بن علی بن شعبه که ایشان از قدمای
اصحاب است. یعنی همزمان شیخ طوسی و قبل از آن و آن جاها است. مال آن ازمنه
است ایشان. ایشان این خبرهایی که نقل میکند... بعد از این که ما اطمینان به وثاقت
خودش و عظمت خودش داریم. اگرچه بعضی در این جهت هم مناقشه کردند گفتند ما
ً علی بن شعبه را نمیشناسیم کیه. و لکن اگر کسی به کتب رجال مراجعه بکند، اصلا



تراجم یعنی، توی رجال، به کتب تراجم مراجعه بکند و به کلمات خودش توی این کتاب
مراجعه بکند که چه سوز و گدازی دارد ایشان و در این هم مقدمه سوز و گدازهایش
روشن است. و این که تألیفش بسیار تألیف هدفمند است. مطالعه که بفرمایید همین
مقدمات را میفرماید که این مطالبی که از ائمه علیهم السلام، از پیامبر و ائمه صلوات
الله علیهم اجمعین رسیده است، چه در احکام، چه در معارف، چه در اخلاق. همه اینها،
این جا معادنی و مخازنی از علوم هست اما چون اصحاب در ابواب احکام کتاب نوشتند و
آنها جمعآوری کردند و آن را در اختیار گذاشتند، من دیدم این قسمت که قسمت اخلاق و
آداب باشد، این زمین مانده فلذا آمدم تحف العقول را نوشتم در این باب. و روایات این
باب را. چون آن را دیدم انجام شده. این خودش یعنی این که در باب انتخاب تألیف به
نیازها توجه کردن و این که چی باقی مانده، چی به زمین مانده وقت را صرف آن بکنند. و
چه اسم زیبایی هم؛ تحف العقول انتخاب کرده که این فرمایشات، اینها تحفهایی است

به عقول و اندیشههای انسانها.

آدم وقتی مجموع کتاب را میبیند و حرفهایی که علما در باره ایشان زدند، توثیقاتی که
کردند علما به خصوص توثیق شهید ثانی که میفرماید مشایخ معروف از عهد کلینی الی
ً زماننا هذا اینها ثاقت هستند و احتیاجی به توثیق ندارند. چرا؟ چون ایشان میفرماید جیلا
بعد جیل در حوزهها و اساتید و مشایخ احوالات اینها برایشان روشن بوده و اینها را
توثیق میکردند الی زماننا هذا. مثل این که الان واسطه بین ما و میرزای قمی چند سال
است؟ حدود سیصد سال است. ولی ماها شک داریم در وثاقتش؟ نه، چون توی حوزههای
علمیه از وقتی که وارد شدیم جامع المقدامات خواندیم، هی عظمت ایشان را برای ما
گفتند، هی که آمدیم همین طور جیلاً بعد جیل .... گفتیم. شیخ انصاری چقدر فاصله ما با
ایشان است؟ حدود دویست سال فاصله ما با ایشان است. شکی در عظمت علم و متانت
تقوایی ایشان داریم؟ نه. احتیاج داریم برویم توی کتب تراجم ببینیم؟ توی کتب رجال
ببینیم؟ نه. چون جیلاً بعد جیل، استاد به شاگرد، شاگرد به استاد همین طور و همین طور
توی سینهها، توی حوزههای علمیه،... شهید ثانی میفرماید این آدمهای معروف از عهد
کلینی الی زماننا هذا این جور هستند. یعنی توی حوزهها معروف بوده، مشهور بوده،
اساتید به تلامذه میگفتند، این تلامذه میشدند اساتید دوباره به تلامذه میگفتند. آن

تلامذه همین جور و همین جور تا به دست ما رسیده.

خب خود جناب مؤلف ثقةٌ. بعد از این که ایشان ثقه شد این روایاتی که نقل میکند همه
را اسناد جزمی میدهد. میگوید قال الصادق، قال الباقر، قال رسول الله(ص). خودش
اسناد جزمی دارد میدهد. جایی که آدم ثقه اسناد جزمی بدهد ولو سند ذکر نمیکند ولی
خودش میگوید فرمود، نمیگوید روایت شده، نمیگوید نقل شده. بلکه اسناد جزمی
میدهد میگوید فرمود. این جا عدهای از اعاظم منهم شیخ بهایی در حاشیه من لایحضره
الفقیه و منهم مرحوم امام در بیعشان در بحث ولایت فقیه به خصوص آن جا این را مطرح
کرده. منها مرحوم محقق خویی در بعضی از ادوار اصولشان در دراسات. اینها میگویند

اسناد جزمی اگر داد حجت است. لماذا؟ اینها دلیلهای مختلف دارند.

مرحوم امام میفرماید چون وقتی اسناد جزمی میتواند بدهد که قطع داشته باشد. و الا
اگر کسی شک دارد درست هست یا نیست، مال امام هست یا مال امام نیست حق ندارد
بگوید، حرام است، قول به غیر علم است. باید بگوید حسب نقل. پس این جا که صدوق
میگوید قال الصادق یا این جا بحرانی میفرماید «قال» در تحف العقول، این معلوم
میشود یقین دارد، جزم دارد. فلذا چون یقین و جزم دارد حجت میشود. این بیان مرحوم



امام در بیع.

این بیان را ما قبلاً مناقشه کردیم که اگر میخواهید بفرمایید جزم او یوجب جزمنا خب این
هر کی برایش جزم صادر شده. این قدر عقیده داشته باشیم به صدوق و مثلاً ابن شعبه و
اینها که او که دارد میگوید من یقین دارم این آفرینش یقین در قلب ما هم بکند. خیلی
خب اگر کسی آفرینش یقین برایش بشود اشکالی ندارد. یا اطمینان برایش لااقل پیدا
بشود. کما این که مرحوم استاد آقای حاج شیخ مرتضی حائری قدس سره وقتی سؤال
شده از ایشان که به چه دلیل شما قول شیخ طوسی را در رجال... نجاشی را در رجال
حجت میدانید؟ چون یکی از معضلات همین است که به چه دلیل این شهادت اینها حجت

است.

ایشان جواب میدهند: من وقتی شیخ میگوید ثقةٌ اطمینان پیدا میکنم و الاطمینان حجة.
خب یک کسی به شیخ طوسی این جور عقیده دارد. میگوید او گفت ثقةٌ من اطمینان پیدا
میکنم. نجاشی گفت ثقةٌ اطمینان پیدا میکنم. حالا این جا هم از اطمینان آنها، از قطع

آن‌ها، جزم آنها برای ما قطع یا اطمینان پیدا بشود. این یک راه.

راه دوم این است که محقق خویی فرموده، دیگران هم فرمودند در اصول که عند العقلاء
خبر محتمل الحس و الحدس حجت است. به شرط این که آن مخبرٌبه یک امر حدسی
نباشد، حسی باشد. مخبرٌبه یک چیزی است که با حواس قابل ادراک است، قابل علم پیدا
کردن به اوست. امر حسی است، نه امر حدسی. مثلاً مسائل فلسفی، فرمولهای علوم
آنها حدسی است، حسی نیست. اما این که فلانی آدم درستی بود، راستگو بود، یا فلان
عمارت فلان جور بود، مصالحی که در آن به کار گرفته شده بود فلان چیز بود. مسافت
بین فلان شهر و فلان شهر چقدر است؟ فلان کوه ارتفاعش چقدر هست؟ اینها مسائل
چیه؟ آن مخبرٌبهها، مخبرٌبههایی است که حسی است. یا امام صادق این حرف را زدند یا

نزدند؟ خب با گوش آدم میشنود دیگه، حدسی که نیست. آنها حسی است.

حالا فرمودند اگر یک خبری که خودش از امور حسیه است نمیدانیم این گوینده این را از
راه حس به دست آورده یا از راه حدس به دست آورده. نشسته یک صغری و کبراهایی را
به هم بافته و حدس زده که این آقا این حرف را زده. گفتند بنای عقلاء این است که
تفحص نمیکنند. در چه صورتی؟ در صورتی که راه حسی برای گوینده متوفر باشد.
احتمال معتنابهی داشته که بله این راه دارد که از این راه بگوید. یک وقت هست که یک
امر حسی است ولی ما میدانیم که الان یک راه عادی برای این شخص نیست، یک راه
نیشقولیهایی، مثل این که الان یک کسی بگوید من از حضرت بقیة الله ارواحنا فداه
شنیدم فلان امر را فرمود. خب شنیدم که حسی است ولی در زماننا هذا کسی از حضرت
بخواهد بشنود احتمالش یک در میلیارد هم شاید بتوانیم بگوییم نیست. خیلی خیلی خیلی
.... به تعبیر استاد بعید المنال حضرت. خب یک آدمهای خیلی ویژه، آنها را هم با احتیاط
باید گفت. حالا بحرالعلومهایی این جوری. فلذا اگر کسی گفت از حضرت شنیدم باید

تکذیبش کرد.

اما اگر یک جایی محتمل الحس و الحدس شد که یکی از مثالهای محتمل الحس و
الحدسش که آقای خویی از آن استفاده فرموده همین قول رجالیون است. شیخ که
میگوید ثقةٌ از کجا گفته؟ نشسته محاسبه کرده و صغری و کبراهایی به هم جفت کرده
حدس زده ابن ابیعمیر ثقه است. یا نه، احتمال دارد سینه به سینه، کابرٍ عن کابر به او
رسیده باشد. یا این قدر کتابهای زیادی در ... که به قول آقا بزرگ در مصفل المقال فی



مصنفی علم الرجال، میگوید تا زمان شیخ طوسی.... من یادم نیست میگوید هزار تا
میگوید صد تا، کتاب رجالی وجود داشته. خب پس یک منبعی این جوری است. هزار کتاب
رجالی یا صد کتاب رجالی وجود داشته که این از آن جا میتوانسته بفهمد. بنابر این
محتمل است شیخ طوسی که میگوید ابن ابیعمیر ثقةٌ حدس زده باشد و محتمل است
از این راهها به دست آورده باشد که از این راهها به دست آورده باشد که اینها حسی
است. از شیخ یا از کتابهای متوفر فراوان به دست آوردن اینها حسی است دیگه. فلذا
است که فرموده: نعم ما قال که بله همین طور است، احتمال حسیت در إخبار شیخ
طوسی وجود دارد و فی کل العالم و فی کل الادیان شما نگاه کنید چرا مردم حرف علما
را میپذیرند، چه یک عالم مسیحی وقتی می‌گوید قال عیسی بن مریم مسیحیها
میپذیرند. تو کجا عیسی بن مریم کجا، قرنها بین شما فاصله است، تو از کجا میگویی
عیسی بن مریم فرمود. ولی میپذیرند وقتی آدم ثقهاش بدانند. یهودیها؛ علمایشان
وقتی میگویند حضرت موسی گفته یا حواریون این جوری... میپذیرند. توی همه ادیان
همین جور است. مردم مسلمان هم شما منبر میروید میگویید قال الصادق، نمیگویند
آقای شیخ شما از کجا میگویید امام صادق گفت، شما کجا بودی امام صادق گفت.
میگویند آقایان لابد یک راههایی دارند. همین که توی ذهنش هست که آقایان لابد یک
راههایی دارند، احتمالش را میدهند این برایشان کفایت میکند که بپذیرند اگر آدم
درستی باشد. فلذا اگر یک نفر بیاید بگوید امام صادق گفته این جوری میگوید تو از کجا
میگویی. اوباما بیاید بگوید امام صادق فرموده، از کجا میگویی امام صادق گفته. یکی
زندان بوده سالیان دراز، هیچ جور به او کتاب نمیرسیده، بگو امام صادق گفته. تو از کجا

میتوانی بگویی امام صادق گفته.

بنابراین، این جناب مؤلف این کتاب که میگوید امام صادق فرموده است این خبرش
محتمل الحس و الحدس است، حدس را میگوییم فرمایش امام صادق است یا نه؟ طرق
معنعنه، طرقی که رواتش صحیح بودند، شیخی از شیخی که این ثقه بوده از ثقه دیگه، از
ثقه دیگه.... این جوری به دستش رسیده. این در کتابهای فراوان بوده، این جا احتمال
وجود طرق بیش از باب توثیقات و تضییقات است. چون روایات متعارف بوده که با سند
ذکر بشود، طرقش بیان بشود. اما در باب رجال این جور متعارف نیست که حالا به سند
بیایند بگویند. گاهی مثل کشی به سند میگوید ولی آن جا تعارف ندارد. اما توی روایات
تعارف داشته این مسأله. بنابراین وقتی این بزرگوار که خودش دارد میگوید اینها اسانید
هم داشته من حذف کردم. این که اسانید هم داشته را دارد خودش میفرماید. خب از راه
این اسانید به دست آورد و ما نستند الی خود ایشان. این را ثقه میدانیم، دارد میگوید
امام صادق فرمود، خبرش محتمل الحس و الحدس است و لذا چی میشود؟ حجت
میَشود. این مبنا، مبنای بزرگان حتی آقای آخوند در کفایه فرموده اما جاهای استفاده

یعنی اصل کبری را قبول دارد، تطبیقاتش گاهی یا غفلت شده یا مثلاً اشکال دارد.

ببینید آقای آقا ضیاء مثلاً توی بحث اجماع منقول هم بیشتر اینها بحث شده، آن جا این که
محتمل الحس و الحدس است. آقای آقا ضیاء عراقی میگوید اجماعات عصر غیبت
صغری حجت است. چرا؟ میگوید چون مجمعین در آن جا احتمال دارد راه وصول به
حضرت باز بوده، سفرای اربعه عصر آنها است، از طریق آنها میتوانستند. مثل زمان
غیبت کبری نیست. آن عصر... بنابراین، اینها چون نمیتوانستند بگویند ما از امام زمان
سلام الله علیه داریم این اجماعها محتمل الحس و الحدس است. از راه محتمل الحس و
الحدسی ایشان آن جا هم تطبیق فرموده. حالا این حرف در آن جا درسته یا درست نیست

فی محله ان شاء الله یک وقتی. اما میخواهم بگویم این بزرگان هم....



پس یک راه این هست. این سرنخ این بود که شما در این باب تدقیق کنید و این ینفتح منه
در فقه برای شما ابواب زیادی را. خیلی از روایات از این راه میتواند حجت بشود. این

راه اول.

راه دوم؛ این است که خود این بزرگوار فرموده است که این روایات را ثقات نقل کردند.
إخبار کرده. ایشان در ادامه کلامش میفرماید: فتأملوا.... خیلی عباراتش زیبا است،
مطالبش زیباست، وقت میگیرد. مراجعه میفرمایید. من این قسمتی که الان میخواهم
استشهاد کنم میخوانم. بعد از این که میگوید من این کتاب را نوشتم این کتاب مشتمل

بر فرمایشات ائمه علیهم السلام و اینها هست میفرماید:

فتأملوا معاشر شیعة المؤمنین ما قالته ائمتکم و اندبوا الیه و حضور علیه...

این مطالبی که ائمهتان گفتند، شما را دعوت کردند به آنها، تحریض و تشویق کردند به
آنها.

و انظروا إلیه بعیون قلوبکم و اسمعوه بآذانها (یعنی به آذان القلوب) و عوه بما وهبه الله
لکم....

و بفهمید آنها را.

 و احتج به علیکم من العقول السلیمة و الأفهام الصحیحة و لا تکونوا کأنداکم الذین
یسمعون الحجج اللازمة و الحکم البالغة صفحاً...

آنهایی که از کنار اینها میگذشتند مثل آنها نباشید.

و ینظرون فیها تصفحاً و یستجیدونها قولاً...

بله کارشان این است که تصفح میکنند، حدیث جمعآوری میکنند و میگویند خیلی
چیزهای خوب هست.

 و یعجبون بها لفظاً...

بله از نظر لفظی هم مثلاً جهات الادبی و اینهایش را بیان میکنند و لکن به محتواها کار
ندارند، به عمل کار ندارند. شما این جوری نباشید.

فهم بالموعظة...

این آدمهایی که این جوری هستند.

بالموعظة لا ینتفعون...

اینها از موعظه نفعی نمیبرند. هی مثل این که آدم کتاب نهج البلاغه را بهترین چاپ بکند
ولی کاری به آن نداشته باشد. خب این چه انتفاعی میبرد. میگوید شما این جوری

نباشید.

و لا فیما رغبوا یرغبون و لا عما حذروا ینزجرون فالحجة لهم لازمة...



چرا حجت بر آنها لازم است؟ چون همه اینهایی که آنها دارند چاپ میکنند، مینویسند،
نشر میدهند اینها همه حجت هست دیگه. خب شما که در اختیارتان است.

فالحجة لهم لازمة و الحسرة علیهم دائمة...

اینها دیگه حسرتشان پیوستگی دارد، همیشگی است در آخرت که إ ما هم این کتابها
را چاپ کردیم. اینها را به مردم رساندیم اما خودمان از آن بهرهای نداریم. اینها برای ما
طلاب هست که ما بگوییم این حرفها را به مردم بالای منبر گفتیم، توی سخنرانیهایمان
گفتیم اما خودمان چی. اگر خدای نکرده روز قیامت ببینیم اینهایی که پای منبرهای ما
بودند، پای سخنرانیهای ما بودند، از ما شنیدند، کتابهای ما را خواندند، آنها مقامات
عالیه پیدا کردند در اثر عمل به آنها. ما خودمان که اینها را گفتیم نداریم آن وقت وا

حسرتا. این همان است که میگوید و الحسرة دائمة.

بعد میفرماید: بل خذوا.... این جا دقت بفرمایید. حالا این جا محل استشهاد است.

بل خذوا ما ورد إلیکم عمن فرض الله طاعته علیکم‏...

خذوا ما ورد إلیکم، از کی ورََد؟َ عمن فرض الله طاعته علیکم که پیامبر و اهل بیتش سلام
الله علیهم اجمعین باشند.

و تلقوا ما نقله الثقات عن السادات بالسمع و الطاعة و الانتهاء إلیه و العمل به...

و تلقی کنید ما نقله الثقات عن السادات، تلقی کنید اینها را به چی؟ بالسمع؛ به این که
بشنوید و اطاعت کنید و الإنتهاء الیه و العمل به.

خب پس ایشان این جا شهادت داد به چی؟...

سؤال: ....

جواب: بله بله. این مقدمه کتاب خودش است.

سؤال: ....

جواب: بله بله. بعد میگوید. چون بالا گفته من نقل کردم بعد هم میفرماید.

خب فتلقوا ما نقله الثقات. خب اگر ایشان این کتاب سند که ندارد که ما بتوانیم از آن
سند بفهمیم که. اگر میخواست بگوید این مشتمل بر مانقله الثقات است ولی همهاش
ثقات نیست. خب چه فایده داشت، همهاش شبهه مصداقیه میَشد که ما نقله الثقات
کدام است که شما دارید به ما توصیه میکنید بما نقله الثقات بروید عمل بکنید. این
دعوت، این مطلب نمیشود جز این که ایشان میخواهد بفرماید تمام آن چه من نقل
کردم توی این کتاب مما نقله الثقات است. تا شبهه مصداقیه ما نقله الثقات پیدا نشود و

کتاب از آن هدفی که دارد نیفتد.

به این بیان هم بعضی از بزرگان مثل صاحب الولایة الالهیة، آیتالله مؤمن حفظه الله به
روایات این کتاب به این بیان استناد میکند ایشان نه آن بیان اول. این بیان ثانی مال
ایشان است. ایشان میگویند روایات این کتاب حجت است به خاطر این جهت که خود



مؤلف دارد میگوید اینها را ثقات نقل کردند.

حالا ای بحثش در اصول عنوان شده به خصوص در اصول یک قدری قبل از زمان معاصر
ما. یک عده از مباحث بسیار لازم و خوب توی قوانین و فصول و اینها مطرح است و توی
معالم که این اصول بعدی آنها را حذف کردند و این که آنها خیلی به درد میخورد. یکی
همین است که اگر ثقهای گفت أخبرنی الثقة ولی نامش را نمیبرد. میگوید أخبرنی الثقة
آیا این کافی است، حجت است یا حجت نیست. این جا هم دارد این آقای ثقه میگوید
ثقات این حرفها را برای من گفتند. صاحب معالم این مسأله را طرح کرده توی معالم
بعد در فصول و قوانین هم بالتبع آمده. این یک مبنای اصولی دارد. یک عده میگویند نه
حجت نیست. چرا؟ چون نام آن ثقه را نبرده ما احتمال میدهیم شاید یکی دیگه جرحش

کرده باشد.

دو؛ میگویند نه، چون ما باید فحص از معارض کنیم. ایشان دارد میگوید ثقةٌ. اماره بعد از
فحص از معارض برای ما حجت میشود. خب این آقا امارةٌ علی وثاقة است. اما الان این
جا ما قدرت فحص نداریم. مثل این میماند که ما توی زندان باشیم کتاب کافی را بدهند
دست ما فقط. خب یک روایتی که توی کافی دیدیم نمیتوانیم به آن فتوا بدهیم توی
زندان. چرا؟ برای این که میگوییم شاید یک خبر معارضی توی تهذیب داشته باشد. شاید
توی من لایحضره الفقیه. الان من دسترسی ندارم نمیتوانم. اینها میگویند این جا هم
همین جور است. وقتی میگوید أخبرنی الثقة یا ثقات به من گفتند اینها میگویند
نمیشود به خاطر ایشان... عدهای هم میگویند نه، اینها حجت است، بنای عقلاء است.
ً یک کسی به شما میآید میگوید رفته بودم وقتی میگوید ثقه به من گفت... مثلا
مسافرت یکی از دوستان که خیلی ثقه هست این جور حرفی به من زد. شما نمیگویی
آقا اسمش را بگو، من باید بروم فحص بکنم شاید یک کسی بگوید ثقه نیست. این جور
میکنید، توی بنای عقلاء این است. میگوید آقا یک آدم بسیار خوبی به من گفت حالا
نمیخواهم نامش را ببرم. میگویی فایدهای ندارد باید نامش ببری من بروم فحص کنم
ببینم این چه جور آدمی است. شاید یک کسی بگوید نه، این خیلی خوب نبوده. تو داری

میگویی خیلی خوب است.

سؤال: اگر مهم باشد ....

جواب: نه، ببینید این خیلی مهمها .... حالا این سرنخ این جای بحثش توی بحث حجیت خبر
واحد و این بحثی که حالا من دارم فقط آدرسش را میدهم.

این جا عرض میکنم کسی که این مبنای ثانی را هم قبول داشته باشد بنابر این هم، کتاب
تحف العقول زنده میشود. تمام روایات این کتاب میشود حجت. و این بحث بسیار بحث

مهمی است یعنی یک منبع بسیار مهم اضافه میشود.

سؤال: ....

پس بنابراین... البته ما بیشتر به خاطر آن موارد حرف اول عرض میکنیم که بعید نیست
ً چاپ میشود این ً این تفصیل الشریعة آیتالله فاضل که تدریجا ً اخیرا حجت باشد اتفاقا
جلدی که مربوط به مکاسب محرمه شرح تحریرالوسیله هست این که اخیراً چاپ شده،
ً که میگویم یعنی یکی دو سال است که چاپ شد من دیدم آن روایت اول باب اخیرا
مکاسب محرمه که شیخ هم نقل میکند از همین تحف العقول است دیگه، آن روایت



طویله. ایشان هم آن جا میگوید این حجت است چون اسناد جزمی داده است. حالا
ایشان آن بیانش همان بیان امام است این جا دیگه توضیح ندادند، فقط به این بیان. و
ایشان هم قائل است. از معاصرینی که قائل است به این که اسناد جزمی یکفی از این

جور آدمها با آن شرایطی که عرض کردم ایشان است.

سؤال: ببخشید این که خدشهای به اصل اسناد کتاب...

جواب: اینها دیگه درست نیست. چون شهادت مثل بزرگان ....

وقت گذشته میبخشید ان شاء الله للکلام تتمات.

 

و صلی الله علی محمد و آل محمد.


