
مبـاحث احتیـاط در ادامـه مبحـث تخییـر
در ســال تحصــیلی 98-97 بیــان شــده
است. بخاطر همین از جلسه 86 مورخ

18/01/1398 شروع شده است.

لازم به ذکر است: متن ذیل پیاده شده از
صـوت درس میباشـد و هیچگـونه ویرایشـی

روی آن اعمال نشده است.
اعوذ بالله من الشیطان الرجیم

بسم الله الرحمن الرحیم الحمد لله رب العالمین و صلی الله تعالی علی سیدنا و نبینا ابی
القاسم محمد و علی آله الطیبین الطاهرین المعصومین لا سیمّا بقیة الله فی الارضین

ارواحنا فداه و عجل الله تعالی فرجه الشریف.

حلول ماه شریف شعبان که مشحون از خیرات و برکات از جهات مختلف هست خدمت
همهی شما عزیزان تبریک و تهنیت عرض میکنیم و از خدای متعال تقاضامندیم که همهی
ما را موفق به بهرهبرداری از برکات این ماه شریف بفرماید و ما را از جزء محرومین از
استفادهی از این ماه قرار ندهد. اعیاد مهمی که در این ماه هست که  امروز هم بنابر
قولی ولادت باسعادت مولایمان حضرت سیدالشهداء حسینبن علی(س) هست اگر چه

شاید مشهور سوم باشد، امروز هم اگر امروز روز اول باشد قولی هست.

 بحث ما در مواردی است که شک در مکلفٌبه داریم، توضیح مطلب این هست که تارةً ما
ً بر ما ً و جنسا شک در اصل تکلیف داریم، بهجوری که تکلیف به جمیع خصوصیاته نوعا
ً نمیدانیم مولا تکلیفی دارد یا ندارد؛ که این مسألهی برائت بود که مجهول است، اصلا
ً بالمرّه تکلیف بر ما مجهول باشد بلکه اصل بحث شد. و أخری اینجور نیست که اصلا
التکلیف حالا یا بنوعه که میدانیم واجب است وجوبی وجود دارد یا حرمتی وجود دارد و یا
بجنسه، میدانیم الزام هست اما حالا نمیدانیم این الزام وجوب است یا حرمت! بالاخره
تکلیف برای ما روشن است، اصل التکلیف برای ما روشن است. وقتی اصل التکلیف برای
ما روشن بود تارةً متعلق این تکلیفی که برای ما روشن است ترددّی در آن نیست روشن
است، و أخری نه، متعلق آن تکلیف مردد هست. آنجایی که متعلق تکلیف مردد نیست
معلوم است این تکلیف به چه فعلی تعلق گرفته و ترددی در آن نیست تارةً به نحوی است
که موجب دوران امر بین محذورین میشود که این را هم بحث کردیم؛ اصالة التخییر. و
تارةً آن متعلق معلوم یک عنوان مسببی است که ما در سبب آن ممکن است دچار شک و
تردید باشیم؛ حکم را میدانیم، تکلیف را میدانیم، این تکلیف هم میدانیم بر چه تعلق
گرفته، در آن هم تردد نداریم ولی آن چیزِ یک عنوان مسببی است که اسباب میخواهد



بهواسطهی آن درست میشود، مثلاً طهارت «صلّ مع الطهارة»، طهارت را میدانیم پس
اینکه تکلیفی فرضاً به طهارت تعلق گرفته است در این شک نداریم، متعلق آن تکلیف هم
میدانیم طهارت است؛ اما این طهارت یک امر مسببی است، یکوقت ممکن است در
ً وضوی اینچنینی محصل این است، غسل اینچنینی اسبابش شک بکنیم که حالا مثلا
محصل این است، تیمم اینچنینی محصل این است، یا نه جور دیگر باید باشد؟ شک در
محصل میشود. و تارةً قسم سوم این است که نه، تکلیف را میدانیم ولی تردد در
ناحیهی متعلق است، متعلق بر ما مردد است؛ حالا البته آنجا هم که متعلق مردد است
تارةً متعلقی است که مسببی است و مردد است که این است یا آن است یا آن است؛
تارةً نه متعلقی است که مسببی نیست و أخری ممکن است مردد باشد یک طرفش
مسببی باشد یک طرفش نباشد، همهی اینها صوری است که قابل تصویر است و وجود

دارد.

اگر متعلق مردد بود؛ این خودش دارای سه صورت است وقتی مردد بود متعلق؛ تارةً حالا
به این شکل بگویم شاید بهتر باشد، اول بگوییم دو قسم است، تارةً این تردد بین متباینین
است، تارةً بین اقل و اکثر است. متباینین هست یعنی مردد هستیم که متعلق تکلیف این
فعل است یا آن فعل است که این دو فعل تباین دارند با همدیگر، هیچکدام جزء دیگری
نیست، تباین دارند؛ حالا این تباینشان چه تباین واقعی و تکوینی باشد، چه تباینشان تباین
اعتباری باشد. مثلاً میداند که یا این نماز بر او واجب است یا آن روزه بر او واجب است،
وجوب را میداند متعلقش را نمیداند نماز است، فلان نماز است یا فلان روزه است؛ که
اینجا نماز و روزه تباین دارند اصلاً با هم؛ گاهی نه، تباینشان تباین بالذات نیست بالاعتبار
تباین پیدا کردند، مثل اینکه در موارد دوران امر بین قصر و تمام. میداند الان یک نماز
ظهری برای او واجب است، شکی در تکلیف ندارد، متعلق مردد است بین اینکه قصر
است یا تمام است. قصر در اینجا تباین ذاتی با تمام ندارد اما چون شارع اعتبار کرده این
را بشرط لای از رکعت سوم و چهارم، در اثر این اعتبار شرعی که شارع فرموده است
اینها تباین پیدا میکنند با همدیگر. پس تارةً متباینین است و تارةً اقل و اکثر است. وقتی
هم اقل و اکثر میشود تارةً اقل و اکثر ارتباطی است، تارة اقل و اکثر استقلالی است،
ارتباطی ندارند. ارتباطی در آنجایی است که یک مرکب باشد شک میکنیم در اجزای این
ً میدانیم امر شده به صلاة که یک امر مرکبی است پس شک در تکلیف مرکب؛ مثلا
نداریم، وجوب صلاة را میدانیم، متعلقش هم که صلاة است میدانیم منتها این صلاتی که
ً نماز با قنوت که اکثر است یا نماز متعلق است مردد است بین اقل یا اکثر که مثلا
بیقنوت واجب است که اقل است و همینطور مثالهای دیگر. و مواردی هم هست که
اقل و اکثر غیر ارتباطی هستند به هم ربطی ندارند، مثل اینکه میداند مدیون است اما
نمیداند صد تومان مدیون است یا صد و پنجاه تومان مدیون است که این اقل و اکثر
هست ولی ارتباطی نیست، آن صد تومان ربطی به آن پنجاه تومان اضافه ندارد، به خلاف
نماز که اگر جزئش باشد و آن را نیاورد کل نماز را نیاورده ولی اینجا صد تومان را که

بپردازد به اندازهی صد تومان ادای دین شده.

 این صوری است که در مقام تصویر میشود. آنجایی که شک در اصل تکلیف باشد
بالمرّه، بحث اولی بود که وارد شدیم در بحث شکوک مسألهی برائت بود. آنجایی که شک
در تکلیف نداریم و تکلیف به یک نحوی خودش را رخنمایی کرده برای ما نوعاً أو جنساً و
متعلقش هم معلوم است، اگر شک ما برگردد به محذورین و جوری باشد که دوران امر
بین محذورین باشد این هم همین بحثهایی بود که تا به حال داشتیم، اما آنجایی که
ً بحثش میآید. اما آنجایی که متعلق روشن است و مسببی است این انشاءالله بعدا



تکلیف روشن است متعلق تکلیف مردد است، در اینجا ما باید در سه مقام بحث کنیم،
شک در متعلق تکلیف داریم و مردد بین متباینین است، این مقام اول؛ آنجایی که شک در
تکلیف نداریم، شک در مکلفٌبه داریم و متعلق مردد بین اقل و اکثر غیر ارتباطی است،
این هم مقام دوم است که خیلی بحثی ندارد زیاد و سوم آنجایی که اقل و اکثر ارتباطی

است که این بحث وسیع دارد. پس در سه مقام باید بحث کنیم.

 آقای آخوند قدسسره بحث اولی را که عنوان فرمودند و طرح فرمودند در همان دوران
امر بین متباینین است  که المقام الاول فی دوران الامر بین المتباینین. عبارت کفایه را
عرض کنم، ایشان اینجوری مسأله را عنوان کردند: «لو شک فی المکلف به مع العلم
بالتکلیف من الإیجاب أو التحریم فتارةً لترددّه بین المتباینین» و تارةً این شک ما در
مکلفٌبه بهخاطر تردد مکلفٌبه است بین متباینین «و أخُرى بین الأقلّ و الأکثر الارتباطییّن
فیقع الکلام فی مقامین». توضیحی که عرض کردم یک کاستیهایی در این عبارت محقق
خراسانی قدسسره دیده میشود که فرمود «لو شک فی المکلفبه مع العلم بالتکلیف
من الإیجاب أو التحریم» پس فقط آنجاهایی که در نوع، نوع را میدانیم در متعلق نوع
شک داریم بیان فرموده و حال این‌که خود ایشان قبول دارند و بعد میفرمایند که دوران
امر بین متباینین میفرمایند: «لا یخفى: أنّ التکلیف المعلوم بینهما مطلقا و لو کانا فعل
أمر و ترک آخر» که فعل امرٍ میشود وجوب، ترک آخر حرمت است که آنجا در جایی که
ما می‌گوییم یا این فعل واجب است یا آن فعل حرام است، اینجا علم به نوع نداریم علم
به چه داریم؟ به الزام داریم در اینجا؛ خود ایشان وقتی مقام اول را میخواهند بحث کنند
آن را هم توجه به آن میدهند در متن و حال اینکه وقتی که در طلیعهی بحث وارد
میشود آن «مِن» بیانیهای که میآورند برای شک در مکلفٌبه، فقط میفرمایند: «من

الایجاب أو التحریم» پس بنابراین این یکی آنجا جا افتاده در آن صدر کلام.

بعد فرمود: «فتارةً لترددّه بین المتباینین و أخُرى بین الأقلّ و الأکثر الارتباطییّن» سؤال این
است که اقل و اکثر غیر ارتباطی را چرا از کار انداختید؟ آن هم یک قسم است. البته
ممکن است عذرشان این باشد که آن بحثهای زیادی ندارد ولی در مقام تقسیمبندی
اینکه یکی دارای ابحاث کمتری هست مبرر این نمیشود که ما آن را در تقسیم حذف
ً لآقای آخوند بکنیم. بنابراین تقسیم حالا بهتر همانی است که عرض شد. بنابراین تبعا
قدسسره که ما تبع کفایه بحث میکنیم الان بحث ما در این قسم قرار میگیرد، از آن
اقسام ثلاثهای که گفتیم در موارد شک در مکلفٌبه داریم، در موارد متباینین؛ حالا چه علم
به تکلیف ما به نوع باشد من الوجوب یا حرمة، یا جنس وجوب و حرمت که الزام باشد. در
این صورت انظار فقهاء و اصولیون رضوانالله علیهم خیلی تشعبّ دارد و این جا در
حقیقت جایی است که  اقیانوسی باید گفت از مطالب و اینها اینجا وجود دارد که حالا ما
در بین اینها باید یکجوری که نه آنجور خیلی طولانی بشود و نه؛ چون  ابحاثش
قسمتهایی را، دیگر آنها را ما باید به عنوان اصل موضوعی بپذیریم و اگر یکوقت کار
به آن داریم آنها را به عنوان یک اصل موضوعی از آن استفاده بکنیم. مثلاً بزرگانی در
اینجا وارد این شدند که حقیقت علم اجمالی چه هست؟ خود علم اجمالی تصویرش چه
ً میفهمیم یک علم هست؟ آنها ابحاث خیلی طویلی دارد خودش؛ ما این را وجدانا
اجمالیای داریم مثل خود حقیقت علم، حقیقت علم خودش چه هست؟ آیا حقیقت علم
انطباع صور هست در نفس؟ یا نه، یک تطوری است در نفس که با آن یکی میشود بنابر
حقیقت جوهریه و اتحاد عاقل و معقول یا اشراق نفس به ...، حقیقت علم خودش در
محل خودش ابحاثی دارد، حالا علم اجمالی هم همینجور است که باز بعد از اینکه حالا
اصل حقیقت علم چه هست، علم اجمالی چه هست؟ علم به یک امر مردد است؟ خود



اینجا صورت مردد است؟ معلوم مردد است؟ چه؟ اینها یک بحثهایی دارد، البته بعضی
از آن خواستند در مختارها هم و مختارهایی که هست هم از آن استفاده بکنند که اگر لازم
شد همانجا، این‌ها را ما دیگر حذف میکنیم الان این ابحاث را؛ اینها را اگر کسی بخواهد
بحث بکند باید در بحث قطع و علم اجمالی آنجا جایش است، آنجا بحث بکند. این‌ها را

میگذاریم و همچنین بعض قسمتهایی دیگر.

ً در صورتی که شک ما در مکلفٌبه باشد و مردد باشد مکلفٌ بین المتباینین مجموعا
انظاری که حالا اثرنا علیه پنج نظریه هست؛ نظریهی أولی این است که در اینجا باید
احتیاط کرد و اصالة الاحتیاطی که گفته میشود بر اساس همین نظریه هست که جای
اصالة الاحتیاط که اول اصالة البرائه بود، دوم اصالة التخییر بود در دوران امر بین
محذورین، اینجا اصالة الاحتیاط است، باید احتیاط کرد؛ یعنی نه تنها مخالفت قطعیه جایز
نیست که کاری بکنی که بدانی مخالفت قطعیه کردی؛ بلکه موافقت قطعیه لازم است.
باید بدانی که موافقت قطعیه...، اگر میدانی که نماز در ظهر بر شما واجب است اما
مردد هستی که متعلقش قصر است یا تمام است؟ این جا باید احتیاط بکنی و کاری بکنی
که هر چه در واقع است آن را به جا آورده باشی، بنابراین نه تنها مخالفت قطعیه که یکی
را انجام بدهی یکی را ترک کنی، بگویی ما که یقین پیدا نمیکنیم مخالفت قطعیه کردیم،
نه، این کافی نیست؛ باید موافقت قطعیه بکنی، پس هم قصر بخوانی هم تمام بخوانی، دو
تا نماز بخوانی طبق موافقت... این یک نظریه که لعل این نظریه نظریه أشهر بین اهل
تحقیق هست و ظاهر این است که همین نظریه هم نظریه أقوای در مقام باشد و مطابق

تحقیق باشد.

نظریه دوم این است که اصلاً و ابداً چیزی بر شما... این جا هم مثل شبهه بدویه است؛ نه
تنها مخالفت قطعیهاش اشکال، موافقت قطعیه لازم نیست؛ مخالفت قطعیه هم اشکال
ندارد. بله، مگر این که از خارج یک دلیلی پیدا بشود بگوید در این مورد خاص، شما باید
ً احتیاط کنی یا حداقل مخالفت قطعیه نکنی و الا صرف همین که یک چنین علم مثلا
اجمالی پیدا کردی، اصل تکلیف را میدانی متعلقش مردد است، این مثل جایی است که
شک بدوی داریم. دلیل از خارج باید بیاید بگوید که شما ...، این نظریه هم به بزرگانی از
علم؛ مثل محقق خوانساری که شیخنا الاستاد تعبیر از ایشان میکردند به عقل حادی
عشر، به ایشان نسبت داده شده در بعضی از کلماتش یا شیخ اعظم به ایشان به حسب
نقل نسبت دادند و هم چنین برای الیه الفاضل القمّی، میرزای قمّی رضوانالله علیه که
باز استاد در درس دارد؛ از نوابغ بشریتّ است میرزای قمّی رضوانالله علیه، اینها چنین
نظریه دارند. فلذا است از محقق خوانساری نقل شده که اگر ما در موارد شکّ بین قصر
و تمام میگوییم باید احتیاط بکنی، علتش اجماعی است که در این جا وجود دارد. همان
دلیل خارجیه وجود دارد. اگر اجماع نبود میگفتیم هیچ کدام را نمیخواهد بخوانید. آن به

خاطر اجماع است. این هم نظریه ثانی.

نظریه سوم این هست که تفصیل است میگوییم مخالفت قطعیه در این موارد ممنوع
است، جایز نیست؛ اما موافقت لازم نیست. در این مثالِ ما یکی از دو نمازها، یا قصریا
تمام را انجام بده یکیاش را، دیگر لازم نیست آن دیگری را بیاوری، یکیاش را انجام بده
که مخالفت قطعیه نکرده باشی که قطع داشته باشی مخالفت کردی، اما دیگر لازم نیست
آن دیگری بیاوری که قطع به موافقت پیدا بکنی، این لازم نیست. این هم یک نظریهای

است که گفته میشود که بعض اعلام هم این نظریه را دارند.



نظریه چهارم تفصیل است به لحاظ معلوم که محقق خراسانی در این جا این نظریه را
قائل هستند. ایشان میفرمایند که آن معلوم به این علم اجمالی تارةً میدانی که فعلی
من جمیع الجهات است. یعنی آن چه که علت برای بعث و زجر مولا هست؛ این واجدش
است؛ به جوری که اگر ما علم تفصیلی داشتیم دیگر هیچ مشکلی نبود، میدانستیم. اگر
این جور چیزی باشد؛ فقیه فهمید، مکلف فهمید که این تکلیفی که علم به آن پیدا کرده و
متعلقش مردد است، این هکذا تکلیفی است که فعلیِ من جمیع الجهات است، هیچ
ناقصی، نقصانی در ناحیه آن نیست. اراده جزمیه مولا در واجبات، کراهت جزمیه مولا در
محرمات بدون هیچ کم و کاستی و بدون هیچ تعلیقی و شرطی و چیزی محقق است. اگر
این جور شد این جا بله، مخالفت قطعیه جایز نیست و موافقت قطعیه لازم است. اما اگر
این جوری نبود؛ ولو این جور بود که اگر علم تفصیلی به آن پیدا میکردی باید موافقت
بکنی ولی الان در این حالی که علم تفصیلی نداری و اجمال دارد متعلق، نمیدانی که این
جوری هست یا نیست؛ این جا مثل قول دوم است. نه مخالفت قطعیهاش اشکال دارد و
نه موافقت قطعیهاش لازم است. این هم چیزی است که این جا از آقای آخوند قدس

سره استفاده میشود.

و آخرین نظریه که ولو به عنوان نظریه اظهار نشده است ولی میشود به یک وجهی امام
قدس سره نسبت داد

س: حاج آقا، مرحوم آخوند این جا چه میفرمایند؟ یعنی موافقت قطعیه لازم نیست؛
مخالفتش چی؟

ج: آن هم اشکالی ندارد. میشود.

و نظریه پنجم این است که فرق است بین این که شما احراز آن تکلیف را به علم کرده
باشی یا به علمی کرده باشی، اگر آن تکلیف را علم به آن داری، قطع داری، علم داری،
در این صورت نه تنها مخالفت قطعیهاش جایز نیست بلکه موافقت قطعیه لازم است. اما
اگر علمی است؛ یعنی یک اطلاق روایتی، عموم دلیل حجت شرعی و امثال اینها که حجج
است ولی موجب قطع نمیشود ولی حجت است، اگر اینها قائم شد نه، اینها در این
صورت اگر اصول عملیه جاری نشود مخالفت نمیشود کرد باید موافقت بکنی، اما شارع
در این صورت اشکالی ندارد، میتواند بیاید بگوید نه و قهراً ممکن است بگوییم بله، در اثر
این که شارع ترخیص کرده، در این موارد مخالفت قطعیه اشکال ندارد، موافقت قطعیه
هم واجب نیست. این را امام قدس سره به عنوان نظریه این جا بیان نفرمودند منتها یک
بیانی دارند که از آن بیان این مطلب را به ایشان نسبت میدهیم. بیان ایشان این است
که ایشان میفرمایند که در مقام، محل نزاع در کلمات بزرگان خلط شده حتی شیخ
الاعظم، ایشان میفرمایند که آن که در این جا واقعاً محل کلام و در بحث متباینین که علم
به تکلیف داریم و متعلقش مردد بین متباینین هست، آن جایی است که علم، یعنی احراز
ما تکلیف را به واسطه اطلاقی، عمومی، خبری، حدیثی، ظاهری و امثال اینها شده باشد.
جای نزاع این جا است. اما آن جایی که شما علم صد در صد داری به تکلیف شارع، آن
اصلاً محل نزاع نیست؛ آن جا روشن است که و ممکن نیست کسی در آن جا بیاید بخواهد
ادعا بکند که موافقت قطعیه لازم نیست یا مخالفت قطعیهاش اشکال ندارد. اصلاً آن از
محل نزاع خارج است. پس بنابراین اصلاً محل نزاع را کجا میداند ایشان؟ ایشان محل
نزاع را در جایی میداند که اطلاق دلیل این جا...، مثلاً الان نمیدانی، دو تا ظرف هست
نمیدانی این خمر است یا آن دیگری خمر است؟ إجتنب علی الخمر در این جا وجود دارد،



آن متعلق را نمیدانیم این کاسه است یا آن کاسه است؟ ایشان این جا میفرماید که
إجتنب عن الخمر، خودش که علم ما نداریم به آن، یک روایتی است، حجت است. اطلاق
آن خمر هم إجتنب عن الخمر، چه آن خمر برای تو مردد شده باشد یا نشده باشد، به
اطلاق دارد این را شامل میشود. علم صد درصد که ما نداریم. این جا جای این بحثها
است که آیا... علما آمدند بحث کردند که آیا مخالفت قطعیه اشکال دارد یا ندارد؟ موافقت
قطعیه لازم است یا ...؟ این جا است جای این بحثها؛ اما آن جایی که صد درصد حکم

برای شما روشن شده و میدانید که شارع خمر را حرام کرده حتی در جایی که آن خمرِ
مردد باشد بین متباینین، اگر این را صد درصد میدانی، عاقلی در عالم پیدا نمیشود که
احتمال بدهد در این جا موافقت قطعیه لازم نیست. این جای بحث اصلاً ندارد. پس این
خارج از محل بحث است. این خارج از محل بحث است. فرمایش ایشان این است؛ حالا
ما عرض میکنیم که ظاهر کلمات یعنی این که بحث چیه؟ اعم است. هم آن جا را شامل
میشود که علم صد درصد ما داریم هم این جایی شامل میشود که علمی داریم. این که
آقایان آمدند بحث کردند در کلمات، این است که اگر تکلیف برای ما روشن بود، به چه

نحو روشن بود؟ بالعلم أو العلمی، بالعلم صد درصد أو العلمی که حجت بر آن بود.

س: این قول دوم ناظر به فرض اول هم هست.

ج: بله؟

س: قول دوم ناظر به فرض اول هم هست.

ج: بله، اگر این جوری بود حالا چیه؟ وقتی ما اگر آمدیم گفتیم که موضوع بحث جامع بین
ً آن وقت فرمایش ایشان میشود چی؟ میشود تفصیل، ولو خود الفرضین هست، قهرا
ایشان به عنوان تفصیل نفرموده، خود ایشان به این عنوان فرموده که آن اصلاً مورد بحث
نیست و بحث ما... تحریر محل نزاع را که فرموده، فرموده محل نزاع بین اعلام در این
بحث آن جایی است که علمی باشد، حجت قائم شده بر یک تکلیفی، حجت غیر قطعی،
این قائم شده باشد. که این مسئله از ایشان اگر محل اشکال واقع بشود و نپذیریم و
ً آن وقت فرمایش ایشان را میتوانیم به عنوان تفصیل در مقام بگوییم اعم است، قهرا

بیان بکنیم.

ً به حرمت خمر، بحثی س: دو تا مطلب است. یک وقت هست شما علم داری قطعا
نیست؛ یک وقت هست نه، علم داری به حرمتش و علم هم داری که حتی جایی که دوران

بود آن جا هم ...

ج: بله، بله،

س: این را بدانی که دیگر اصلاً بحثی نیست ...

ج: که چی؟

س: تمام بحثها سر این است که بخواهیم این را بفهمیم، اگر بفهمیم که این جا هم،
دوران هم ... این که دیگر نتیجه معلوم شده، دیگر بحثی ما نداریم که علم برای جایی
ً خمر حرام است، الان شکّ داری که در دوران بین دو تا است که شما میدانی قطعا

ظرف، این جا همدیگر حرمت ...



ج: بله، حالا إن شاءالله در اثناء بحث روشن ...، ایشان همین طور میفرماید. فرمایش
ایشان همین است که شما میفرمایید. یعنی ایشان میفرماید اگر میدانی صد درصد که
مولا خمر را حرام کرده، حتی آن خمری که مردد است، آن جا دیگر بحث ندارد که، پس
این باید خارج از محل نزاع قرار بدهد. از محل نزاع بیرون باشد. محل نزاع برای آن
جاهایی است که نه، حجتی داری بر این که خمر حرام است حتی آن خمر مردد، آن جا هم
خمر مردد را باید آن اطلاقِ دلالت بکند. فرق میگذارند به این که یک اطلاقی بگوید خمر
مردد هم حرام است یا علم صد درصد داشته باشی که خمر مردد هم حرام است. اگر
اطلاق و عموم یا یک روایت میآید میگوید که خمر مردد هم حرام است، این جا ایشان
میفرمایند جای این بحثها هست. اما اگر نه، صد درصد میدانی، این جا جای این بحثها
نیست. حالا در مقامی که ایشان استدلالشان برای این میکنند، آن جایی که عرض

میکنم

س: جایی که حجت آمده که دیگر بحثی نیست، حجت آمده که خمر مردد حرام است.
سمعاً و طاعةً، تمام دیگر، بحث نداریم که؛ یعنی اگر حجتی اقامه شود که خمر مردد هم

حرام است دیگر ما نباید...بحث کنیم دیگه، حجت آمده تمام است، دلیل داریم.

ج: نه، حالا آن جاها میگویند که اگر فهمیدی خمر مردد هم اطلاق و عمومی گفت، ممکن
است کسی بگوید بله، ولی شارع اجازه داده که در این صورت ما برائت جاری بکنیم و

ادله برائت در این جا جاری میشود و اشکالی ندارد.

س: برائت اصل است، اصل لا دلیل است...

ج: بله؟

س: برائت اصل است. وقتی دلیل نباشد جاری میشود... ما دلیل داریم الان

ج: اینها را شما دارید میفرمایید، ایشان میفرماید نه، آن ادله برائت، آن ادلهای که دارد
میگوید در این صورت اشکال ندارد، در حقیقت آن اطلاقات و اینها را دستکاری
میکند. حالا فرمایشات ایشان، ادله ایشان بیانات ایشان خواهد آمد إن شاءالله؛ چون یک

مطلبی است که ایشان تقریباً تفرد دارد در این مقام.

س: شیخنا الجلیل بالنسبة الی ...

ج: حالا ما فقط الان داریم نقل کفر و اینها میکنیم ها! چیزی نمیگوییم که شما الان ...

س: ...مناقشه و لکن یظهر من کلام شیخ الاعظم اعلیالله مقامه فی ... بحث شک
المحصورات ما یؤید کلام سید الامام حین ما تعرض الی المقتضی للا... فی تقریر

المقتضی هو الحجه العلمی و لیس القطعیه بأنهّ الاطلاق

ج: بلـه، ایشـان هـم همیـن طـور میفرماینـد، میفرماینـد بعضـی کلمـات امـام.... امـام
میفرمایند بعضی کلمات شیخ اعظم ناظر به آن جاهایی است که حجت است و همین
جاها ایشان تمسک میکنند، ولی میفرمایند نه، از بعضی جاهای دیگر کلام ایشان در
میآید که ایشان نه، آن جاهایی هم که قطع صد درصد داریم آن جا را هم داخل در محل
نزاع میداند. فلذا میفرماید که کلام شیخ اعظم هم خالی از اختلاط نیست. به خاطر
همین که درست است، بعضی جاها این جور فرموده، ولی از بعضی جاها هم استفاده



میشود آن مطلب ایشان فلذا خارج است.

علی أی حالٍ پس «فالأنظار المهمه فی المقام» در مسئله ما پنج نظریه است. اما و
عرض کردیم از بین این انظار خمسه، الظاهر این است که قول اول و نظریه أولی آن
ً أقوی الأنظار هست و موافق تحقیق است. إن شاءالله از فردا شروع میکنیم در ادله فعلا
ً به علی ضوء او هم ادله بقیه أنظار کمکم روشن نظر أولی که آن که روشن شد قهرا

میشود هم جوابهایی که ممکن است برای آنها باشد.

و صلیالله علی محمد و آله الطاهرین


