
لازم به ذکر است: متن ذیل پیاده شده
از صــوت درس میباشــد و هیچگــونه
ویرایشی روی آن اعمال نشده است.

اعوذ بالله من الشیطان الرجیم

بسم الله الرحمن الرحیم الحمد لله رب العالمین و صلیّ الله تعالی علی سیدّنا و نبینّا أبی
القاسم محمّد و علی آله الطیبین الطاهرین المعصوین لاسیمّا بقیة الله فی الأرضین

أرواحنا فداه و عجّل الله تعالی فرجه الشّریف و اللعنة الدائمة علی اعدائهم اجمعین.

ک الحُجةِ بنِ الحَسَنِ صَلوَاتکَُ علَیَهِ و علَی ابائهِ فی هذهِ السّاعةِ، و فی کلُّ الَلهم کنُ لولی
ً و تمَُتعّهَُ فیها ً حَتیّ تسُکنِهَُ ارَضَکَ طوَعا ً وَ دلَیلاً وَ عیَنا ً وَ ناصِرا ً وقائدِا ساعةَ ولَیاّ و حافظا

طوَیلاً.

ً ما تْ بفِِنآئکَِ، علَیَکَْ مِناّ سَلامُ اللهِ ابَدَا تى حَل الَسلامُ علَیَکَْ یا ابَاعبَدْاِللهِ، وعَلَىَ الارَْواحِ ال
هارُ، ولاَ جَعلَهَُ اللهُ آخِرَ العْهَدِْ مِناّ لزِیِارَتکِمُْ، الَسلامُ علَىَ الحُْسَینِْ، یلُْ واَلن بقَیتُ وبَقَِىَ الل
وعَلَى علَىِ بنِْ الحُْسَینِْ، وعَلَى اوَلاْدِ الحُْسَینِْ، وعَلَى اصَْحابِ الحُْسَینِْ. یا لیَتنَا کنُاّ مَعهم
فنَفَوزَ فوَزاً عظَیماً. الَلهّمُ العْنَْ اوَلَ ظالمٍِ ظلَمََ حَق مُحَمدٍ وَ آلِ مُحَمدٍ وَ آخِرَ تابعٍِ لهَُ علَى
ُتى جاهدَتَِ الحُْسَینَْ وَ شایعَتَْ وَ بایعَتَْ وَ تابعَتَْ علَى قتَلْهِِ الَلهّم ذلکَِ الَلهّمُ العْنَِ العْصِابةََ ال

العْنَهْمُْ جَمیعاً.

خدای متعال را شاکر هستیم که فرصت دیگری در اختیارمان گذاشت که در راه تحصیل
علم و معارف حقه گام برداریم ان شاءالله و بتوانیم خدمتگزار و اهلبیت لاسیما بقیة الله

الاعظم ارواحنا فداه و عجل الله تعالی فرجه الشریف باشیم.

این بلیه عامه کرونا که اوضاع زندگی را خیلی تغییر داده اجالتاً و نمیدانیم تا کی هم ادامه
دارد، خب شرایط به نحوی عوض کرده است که توفیق تشرف خدمت برادران و عزیزان
همانند سابق به آن شکل قبل فعلاً وجود ندارد. قهراً بحثها به نحو مجازی منتشر میشود
ً و از همه آن دوستانی که مراجعه کردند خواستار بودند و نشد جواب مثبت داده بشود جدا
عذرخواهی میکنم. امیدواریم به زودی این بلیه برطرف بشود و ان شاءالله توفیق حضور

آقایان برای بنده در محضرشان باشم ان شاءالله فراهم بشود.

قبل از بحث این حدیث شریف را هم برای این که راهنمای باشد ان شاء الله در طریق
تحصیل و هم چنین تبرکاً و تیمناً عرض میکنیم.

این حدیث شریف هم در کافی شریف هست. جلد 1، صفحه 36. «ألاََ لاَ خَیرَْ فیِ عِلمٍْ لیَسَْ
رٌ وَ فیِ َ لاَ خَیرَْ فیِ عِباَدةٍَ لیَسَْ فیِهاَ تفََک رٌ ألاَ َ لاَ خَیرَْ فیِ قرَِاءَةٍ لیَسَْ فیِهاَ تدَبَ فیِهِ تفََهمٌ ألاَ
رٌ ألاََ لاَ خَیرَْ روِاَیةٍَ أخُْرَى ألاََ لاَ خَیرَْ فیِ عِلمٍْ لیَسَْ فیِهِ تفََهمٌ ألاََ لاَ خَیرَْ فیِ قرَِاءَةٍ لیَسَْ فیِهاَ تدَبَ

فیِ عِباَدةٍَ لاَ فقِْهَ فیِهاَ ألاََ لاَ خَیرَْ فیِ نسُُکٍ لاَ ورََعَ فیِهِ».

ٍ لیَسَْ فیِهِ تفََهمٌ» این نشان َ خَیرَْ فیِ عِلمْ همه این جملات، بسیار درسآموز هست، «لا
ً میدهد که برای این که انسان در تحصیل موفق باشد و تحصیلاتش به جایی برسد حتما



باید تحصیلات همراه با تفهم و تدبر و اندیشه نمودن و محاسبه عقلی و نظری کردن به
مسائل، همراه اینها باشد. مجرد شنیدن و یا مطالعه کردن بدون تدبر این اثر فراوانی بر
آن مترتب نیست و باعث جلو رفتن علم و فتح قلههای علم و معلوم شدن مجهولات
بشری نمیشود. این است که خیلی بزرگان علما هم تعلماً از احادیث مبارکات این توصیه
را دارند که حتماً باید همراه علم باشد. همان روز اولی که انسان در حوزه علمیه مشغول
علم میشود، همان روز اساتید میگویند بدان و بعد میگویند چرا گفت بدان، نگفت
بخوان، توضیح میدهند که آن که لازم است دانستن است که دانستن هم متوقف بر تدبر

و تعقل و اینها است.

یکی از معاصرین حاشیهای بر مکاسب دارند، شنیدم ایشان حاشیه مکاسبشان را برده
بودند خدمت امام که به ایشان هدیه کنند، امام نپذیرفته بودند، فرموده بودند که خب پس
ً کی فکر کنم، خب چند تا حاشیه مهم که هست، اینها را باید مراجعه بکنند، مثل مثلا
حاشیه مرحوم سید، مرحوم آشیخ محمدحسین، مرحوم میرزای شیرازی دوم، که اینها را
ایشان مراجعه میکرد. خب اگر دیگر بخواهم همه حواشی را مراجعه کنم کی فکر کنم؟
فرصت این را ندارم. بنابراین باید تتبع باشد اما تتبع به مقداری باید باشد که فرصت... به
خصوص در فقه تتبع امر لازمی است، اما نباید جوری باشد که فرصت تدبر را از ما بگیرد.
تدبر هم، هم باید قبل از بحث باشد، و هم بعد از بحث باشد. قبل البحث باید انسان
خودش مطلب را محاسبه کند، با دادههایی که دارد و معلوماتی که دارد خودش مسأله را
محاسبه کند و به یک نیتجهای برسد ولو آن نتیجه ظنیه باشد، اما یک طرفی را بالاخره
ترجیح بدهد. با این آمادگی پیشین و پیش درآمد که خودش فکر کرده و اختیارٌ مایی یا
اختیار کامل یا اختیارٌ مایی پیدا کرده، آن وقت که اگر حضور در بحث پیدا کند این جا خیلی
استفاده بهینه میشود هم برای خودش، هم برای کسی که درس را القاء میکند. چون
ممکن است مناقشه داشته باشد یا سؤالات به جایی انجام بشود که توضیح مطلب یا

آشکار شدن زوایای مطلب دخیل باشد و مؤثر باشد.

رٌ» که خب یکی پس «لاَ خَیرَْ فیِ عِلمٍْ لیَسَْ فیِهِ تفََهمٌ». «ألاََ لاَ خَیرَْ فیِ قرَِاءَةٍ لیَسَْ فیِهاَ تدَبَ
توضیحاتش همان است، قرائت هم همین جوری است؛ انسان کتابی بخواند، مطلبی را
ً همراه با تدبر باید باشد. بسیاری از علمای بزرگ، خود مطالعه میکند، این جا هم حتما
مرحوم آقای آخوند ظاهراً در حاشیه نوشتند وقتی من این کتاب را تدریس میکردم این
حواشی را نوشتم. یعنی با تدبر همراه بود، چیزهایی به ذهنم میآمد اینها را یادداشت
کردم نوشتم. یا این افاضة العوائد مرحوم آیتالله گلپایگانی که حواشی درر است، ایشان
هم همین جور، نوشتند وقتی من تدریس میکردم، سطح را تدریس میکردند. ولی با

تأمل و تدبر چیزهایی که به ذهن شریفشان آمده اینها را نوشتند.

و میفرماید که «ألاََ لاَ خَیرَْ فیِ عِباَدةٍَ لاَ فقِْهَ فیِهاَ» عبادتی که فقه همراهش نباشد که حالا
این فقه دو جور میشود این جا معنا کرد، شاید هم جامعش مراد باشد. یعنی مسائلش را
نمیداند. عبادت میکند مسائلش را بلد نیست خب این عبادت ممکن است در صورتی که
مسائلش را بلد نیست باطل باشد؛ لایترتب علیه اثر، یا این که نه، این فقه به معنای همان
ژرفنگری و تأمل و تدبر است که مرحوم صاحب معالم اول تعریف علم فقه، چون این
مقدمه فقه بوده دیگه؛ کتاب معالم، فلذا تعریف فقه را اول ایشان میکند و آن جا فقه را
میگویند به معنای تدبر عمیق و ژرفنگری است که حسابی مسأله را محاسبه بکند. حالا
این «لاَ خَیرَْ فیِ عِباَدةٍَ لاَ فقِْهَ فیِهاَ» که هر دو ممکن است مقصود باشد. البته اگر جامع
قریبی داشته باشد، اگر نه حالا مردد بین یکی از این دو معنا است. « ألاََ لاَ خَیرَْ فیِ نسُُکٍ



لاَ ورََعَ فیِهِ» نسک که همان عبادات است، عباداتی که همراه با ورع و خداترسی همراه
باشد، آن هم خیری در آن نیست اگر موجب بطلان آن عبادت باشد که خب روشن است،
اگر موجب بطلان هم نشود «إنمّا یتقبل الله من المتقین» باز ممکن است مسقط تکلیف
باشد اما چیزی که مسقط تکلیف است ولی خدای متعال آن را نمیپذیرد. بنابراین که
بزرگانی فرمودند مقام قبول غیر از مقام صحت است و دو تا مطلب جدای از هم هستند،

ممکن است صحیح باشد ولی مقبول نباشد.

خب ان شاءالله که این حدیث شریف هم موجب این بشود که ما در راه و روش
تحصیلمان، عبادتمان، مطالعاتمان، ان شاء الله طبق این حدیث شریف عمل کنیم و

بهره بهتری ان شاءالله ببریم.

بحث ما در فقه طبق تحریرالوسیله حضرت امام قدس سره مبحث بیع بود. شرایط
متعاقدین را بحث میکردیم رسیدیم به شرط اختیار و لازمه شرط اختیار یا معنای به یک
وجوهی که سابقاً گفته شد این شد که پس بیع مکرَه باطل است. چون واجد اختیار نیست.
بعد به همین مناسبت، حضرت امام مثل فقهای بزرگ دیگر، عناصر دخیله در صدق اکراه و
تحقق اکراه را متعرض شدند که آنها را هم متعرض شدیم، غالب آنها مورد تعرض واقع
شد، حالا رسیدیم به این مسأله که جداگانه ایشان طرح فرمودند و عنصر دیگری را هم
مطرح فرمودند. و آن این است که آیا در صدق اکراه عدم امکان تفصی شرط هست و
لازم هست یا نه؟ یعنی تارةً ممکن است مکرهی میآید توعید بر ضرری بر خودش یا بر
ً میتواند آنها را اطرافیانش میکند، اما این راه فرار دارد، اعوان و انصاری دارد فورا
صدا بزند بگوید جلوی این را بگیرید. آیا این جا که راه فرار دارد اکراه صدق میکند؟ یا
این که میتواند افرادی را بفرستد پیش او، نصیحتش کنند، یا شفاعت کنند، دست بردارد،
میتواند یک چنین کارهایی بکند. به این نحو تفصی برای او ممکن است. آیا در این جا باز

صدق اکراه میکند یا نه؟

تارةً تفصی که برای شخص ممکن است خود آن متفصابه ممکن است خودش دارای ضرر
باشد. بله میتواند فرار کند ولی دچار یک ضرر آخری بشود. یک مشکل دیگری برای او
پیش میآید. مسلمّ آن تفصی شرط نیست اما تفصی به غیر آن چی، شرط هست یا

شرط نیست؟

حضرت امام فرمودند در مسأله یک؛ «الظاهر أنهّ لایعتبر فی صدق الإکراه عدم امکان
التفصی بالتوریة فلو الُزم بالبیع و أوعد علی ترکه فباع قاصداً للمعنی مع امکان أن یقصد
ً لوقوعه فی ً و محتملا ً اذا کان التفصی مشکلا ً آخر غیر البیع یکون مکرها أو یقصد معنا
ً فی مثل المقام» توریه عبارت است از این که انسان یک المحذور کما هو کذلک نوعا
حرفی را بزند که یک ظاهری دارد، مخاطب یک ظاهری را از آن متوجه میشود یا مستمع
یک ظاهری را از آن متوجه میشود ولی قصد او و معنایی که او اراده کرده غیر از آن
است که او میفهمد. یا اصلاً از آن چیزی را قصد نمیکند یا یک چیزی را قصد میکند غیر
ً میگوید «بعتک هذا الکتاب» یا میگوید «بعت هذا الکتاب» از آن که او میفهمد. مثلا
ظاهرش این است که مخاطب آمده از او درخواست فروش کرده، و تهدید هم کرده
میگوید «بعت هذا الکتاب» مقصود او، او انشاء میفهمد، این اخبار دارد میکند. میگوید
من قبلاً این را فروختم. یا اصلاً معنا را قصد نمیکند، هیچ معنایی را قصد نمیکند، فقط
این الفاظ را تلفظ به آن میکند، تنطق به آن میکند. یا بزرگانی هم فرمودند مثل آقای
نائینی و آقای محقق خویی فرمودند همین جور که توریه در قول قابل تصویر است در فعل



هم قابل تصویر است. گاهی ممکن است یک فعلی که یک ظاهری دارد انجام میدهد ولی
درواقع آن نیست. حالا مثال زدند مثلاً فرض کنید که او را مجبور کرده به این که یک مایع
حرامی را بنوشد ولی این میتواند یک جوری، خیال کند دارد او مینوشد و حال این که او
دارد در یقه خودش میریزد مثلاً. حالا این هم یک هنرمندی میخواهد که چه جوری این کار
را بکند. خب این هم اسمش توریه است. امام میفرمایند که عدم امکان تفصی به توریه
ً للمعنا مع امکان أن لایقصد، شرط نیست. بنابراین اگر الزام به بیع بشود و باع قاصدا
ً اذا ً آخر غیر البیع» این جا «یکون مکرها میتواند اصلاً معنا را قصد نکند «أو یقصد معنا
کان التفصی» مشروط به این که این تفصی مشکل باشد چون توی آن مقام توجه
ً لوقوعه فی المحذور» ممکن است که سرّ او میخواهد، التفات میخواهد «و محتملا
آشکار بشود که داری من را مسخره میکنی و کار بدتر بشود، خود توریه کردن که انسان
یک لفظی را بگوید و معنای آن را اراده نکند یا یک معنای دیگری را اراده بکند یک نحو
انتباه و توجه و التفات و زرنگی میخواهد، از دست همه نمیآید به خصوص در یک جایی
که در یک وحشت و دهشت و چیزی واقع شده باشد. فرمود اگر اینها نباشد این جا این

بیع درست است و این مکرَه حساب نمیشود، و این بیع مکرَهٌ علیه حساب نمیشود.

«و اما مع التفاته الی التوریة و سهولتها له» اما اگر توجه به توریه دارد که میشود توریه
کرد و این توریه هم برای او آسان است «بلامحذورٍ فمحل اشکالٍ» که آیا این جا صدق
اکراه میکند یا نمیکند «بل اعتبار عدم سهولتها کذلک لایخلو من وجه» که فتوا میدهند
که معتبر است که سهولت نداشته باشد. «کذلک» سهولت این چنینی یعنی این که

«بلامحذورٍ» این لازم است.

س: لایخلو من وجه را فتوا میدانید؟

ج: بله.

س: آقای شبیری ...؟ فرمود فتوا نیست.

ج: حالا نظر شریف ایشان...

س: محشین وقتی بخواهند فتوا بگویند یک وجیه معمولاً اضافه میکنند.

ج: بله آن خب برای این است که میخواهند بگویند که این وجه هم خیلی آبرومند است و
مناقشهای خیلی ضعیف است. ولی «لایخلو من وجه» فتوا است در کلمات امام رحمة
الله. ممکن است یک فقیهی بگوید نه، آن برای خودش یک راهی را قرار داده که من این
جوری که تعبیر میکنم نمیخواهم فتوا بدهم میخواهم بگویم مثلاً دلیلی دارد، وجهی دارد

ولو این که ملتزم نیستم. ولی فتوای امام رحمه الله این جهت است.ت

س: از قبل و قرائنش معلوم نیست؟

ج: بله؟

س: از قبلش که میگوید مشکل است ولی لایخلو من وجهٍ. یعنی همان...

ج: نه، «بل» تأتی میکنند دیگر، دارند ترقی میکنند میگویند نه «بل اعتبار عدم سهولتها
کذلک» در بیعشان هم همین جور است. یعنی آن جا هم وقتی تحقیق میکنند آن جا هم



این را تثبیت میکنند.

خب این فرمایش ایشان در این جا. در اصل که وسیلة النجاة سید قدس سره باشد؛
مرحوم آقای آسید ابوالحسن، آن جا یک اضافهای دارد که امام در تحریر آن اضافه را
حذف کردند. آن جا مرحوم سید فرموده: «الظاهر أنهّ لایعتبر فی صدق الإکراه عدم امکان
التفصی بالتوریة» همین عباراتی که در تحریر بود دارند، فرموده «نعم» این اضافهای
است که در تحریر نیست. «نعم لو کان متمکناً من التفصی بغیرها بأن یخلص نفسه من
ً علیه» اگر متمکن المکرهِ و من الضرر المتوعد به مع عدم ایقاع البیع بما لم یکن ضررا
است از تفصی به غیر توریه، مثل این که میتواند فرار کند، خدم و حشمی دارد میتواند
آنها را بگوید جلوی این را بگیرید، یا کسی را بفرستد شفاعت کند و امثال ذلک «بأن
یخلص نفسه من المکرهِ و من الضرر المتوعد به» با عدم ایقاع بیع البته میتواند تخلص
پیدا کند «بما لم یکن ضرراً علیه مثل أن یستعین بمن لیس ضررٌ و حرجٌ فی استعانته» از
یک آدمی که مشکلی ندارد در استعانت جستن از او، میتواند تخلص پیدا بکند «و مع ذلک
لم یفعل و اوقع البیع» این جا «لم یکن مکرهاً علیه» این جا مکرهٌ علیه نیست. این ضیف
را امام حذف کرده. ظاهراً حذف امام بر اثر این است که وقتی در توریه ایشان فرمود،
این هم به طریق أولی فهمیده میشود. دیگه از این جه حذف فرموده. پس ما در مقام
باید در توضیح این مسأله و شرح این مسأله در مقام بحث کنیم؛ یکی آیا تفصی به غیر
توریه، آیا این شرط است در صدق اکراه، عدم امکان تفصی به غیر توریه شرط است أم

لا؟ دو: مقام ثانی این است که عدم امکان تفصی به توریه شرط است یا نه؟

«اما المقام الأول» که آیا عدم امکان تفصی به غیر توریه از مثالهایی که زدیم شرط
هست یا نیست؟ در این مسأله شاید بتوان گفت سه قول هست، قول اول که قول
مشهور بین فقهاست و ذهب الیه الماتن و بزرگان دیگر، معروف است بین فقهاء، این
است که بله شرط است. این یک قول، البته بعضی حالا ما این جا صدق اکراه داریم
میگوییم، به خود عنوان صدق اکراه کار داریم بعد این جا یک مطالبی است که در تنبیهات
ممکن است بعد ان شاءالله متذکر بشویم، الان صدق اکراه را داریم بحث میکنیم و این

که اگر دلیل ما «رفعوا ما استکرهوا علیه» باشد مثلاً.

قول دوم قول مرحوم آقای آخوند است. پس قول اول چی شد؟ این که شرط است و
متقوم است، صدق اکراه متقوم است به این که امکان تفصی به غیر توریه نباشد، قول
دوم فرمایش محقق خراسانی در حاشیه شریف ایشان بر مکاسب هست که ایشان
میفرماید متقوم نیست. بلکه صدق اکراه متقوم به این است که اگر این اکراه نبود یعنی
این کاری که مکره دارد میکند نبود این انجام نمیداد، این بیع را. همین مقدار، این. اگر
این جور باشد ولو این که امکان تفصی برای او هست ولی اگر جوری است که اگر حرف
این را، ایعاد این و فشار آوردن این نبود این را انجام نمیداد. این جا یصدق الإکراه.
ً اذا وقع بسبب الإکراه عبارت ایشان این است: «لایبعد دعوی صدق وقوع الفعل کرُها
بحیث لولاه لما وقع و إن کان التفصی ممکناً و لکن لایتفصی مکره لعدم داعیٍ عقلاییٍ الیه
کالتوریة أو لوجود داعیٍ کذلک الی عدمه» یا نه، انگیزه به عدم انجام این تفصی را دارد،
«لوجود داعیٍ کذلک» یعنی داعیٍ عقلاییٍ به این که این کار را انجام نده، در این صورت
هم... پس ایشان میخواهند بفرمایند اگر راه تفصی وجود دارد اما یا داعی عقلایی بر
انجام آن تفصی ندارد، که موارد توریه را از این باب میداند ایشان، یکی از مثالهایشان
میگوید آن جا هم همین طور است، داعی عقلایی ندارد، وقتی میگوید «بعتُ» اصلاً معنا
را قصد نکند یا یک معنای دیگری را بیاید قصد کند. یا داعی به عدم اتیان او دارد، یک وقت



داعی به اتیان آن ندارد، یک وقت داعی به عدم اتیان دارد، انگیزه عقلایی دارد که این کار
را نکند، که حالا یک مثالی بعد خواهیم زد در کلام شیخ میتواند مثال فرمایش آخوند هم

باشد. این هم قول دوم.

قـول سـوم کـه از بعضـی کلمـات شیـخ اعظـم اسـتفاده میشـود ممکـن اسـت بگـوییم
استفاده... نسبت جزمی به شیخ نمیدهیم، ولی بعضی عباراتش رضوان الله علیه با این
مسأله سازگار است. و آن این است که تفصیل است. صدق اکراه در باب محرمات
متوقف است بر این که امکان تفصی نباشد، مثلاً توعید میکند میگوید باید شرب خمر
بکنید معاذ الله، و این میتواند تفصی کند به یک امری که آن امر آخر خودش ضرری
نیست، مضر نیست یا حتی در مواردی ضررش ممکن است باید متحمل بشود، اما در باب

معاملات...

س: الزامیات...؟

ج: بله، فرق نمیکند الزامیات است. یعنی حالا محرمات از باب مثال گفته شده. اما در
باب معاملات میفرماید امکان تفصی شرط نیست و متوقف نیست و متقوم به این
نیست. آن وقت یک مثال میزند، مثال میزنند به این که اگر یک کسی خیلی آدم
درسخوانی است مثلاً و حالا نشسته غور در مطالعه دارد و اینها... حالا یک مکرهِی آمده
میگوید فلان کار را انجام بده، فلان معامله را انجام بده و این اگر بخواهد تفصی کند باید
الان از سر مطالعهاش بلند بشود حالا چی؟ دوباره بعد بیاید بنشید فکر کند ببیند چه چیزی
توی ذهنش بود و اینها، امکان تفصی برای او هست میتواند از این جا پا شود و برود از
گیر این راحت بشود اما این برای او سنگین است چون الان یک مطلبی را رسیده
میخواهد بنویسد، این را آماده بکند و اینها، این جا ایشان میگوید صدق اکراه میکند و
این معامله را اگر انجام بدهد باطل است ولو امکان تفصی وجود دارد. یا کسی به قول
ایشان تفرّق للعبادة، حالا جا گرفته و توی مسجد و الان دیگه میخواهد... خودش را آماده
کرده برای این که عبادت انجام بدهد حالا این آمده، این بله میتواند بلند شود برود. اما
برای او این کار الان سنگین است، نه به معنای این که مشقت دارد، نه به معنای این که...
ً این جا هم... حالا فرموده است که: «و قد یتحقق مع امکان التفصی، مثلاً من کان قاعدا
فی مکان خاصٍ خالٍ عن الغیر متفرقاً للعبادة أو مطالعةٍ و جاءه من اکرهه علی بیع شیءٍ
مما عنده و هو فی هذه الحال غیر قادرٍ علی دفع ضرره» اگر همین جا نشسته باشد همین
جا بخواهد باشد نمیتواند دفع ضررش را بکند، «و هو کارهٌ للخروج عن ذلک المکان لکن
لو خرج کان له فی الخارج» اما اگر از این جا برود بیرون «کان له فی الخارج خدمٍ یکفونه
شرّ المکرهِ فالظاهر صدق الإکراه حینئذٍ» این جا ظاهر این است که صدق اکراه
میفرماید میکند و اگرچه ما قبلاً گفتیم که «من اعتبار العجز عن التفصی إنمّا هو فی
الإکراه المسوق للمکرمات» آن جا این جوری گفتیم، در محرمات بله، عجز از تفصی لازم
است و شرطش این است که تنواند تفصی کند. اما در این جا نمیگوییم. این را هم ممکن
است بگوییم قول سوم. منتها گفتیم جزمی به شیخ اعظم نمیدهیم ممکن است که شیخ
رضوان الله علیه این جا اکراه را به آن معنای لغوی و اصطلاحی استعمال نمیفرماید که
ً مطرح ما الان محل کلاممان هست و مرحوم امام مطرح کردند. خود ایشان هم سابقا
کردند. بلکه اکراه ایشان در این جا به معنای عدم طیب نفس است. و ایشان میفرماید
در این جایی که این آدم جور است طیب نفس ندارد، فلذا اکراه به این معنا نه به معنای
لغوی. فلذا است که فرمایش ایشان را جزم نداریم که بخواهیم قول سوم را به ایشان
جزماً نسبت بدهیم ولی یک قولی است که ممکن است کسی بگوید این مطلب را و این



مثالی هم که ایشان زد میشود مثال برای فرمایش آقای آخوند هم باشد که این آقا از این
که از این جایی که... محل فراغی که آمده بود برای عبادت یا برای مطالعه، این داعی بر
عدم رفتن دارد، یک جای خوبی است الان میخواهد برود بیرون داعی بر عدم دارد. یا نه
این قدر قوی نیست داعی بر رفتن ندارد، میگوید حالا این را هم میفروشیم حالا، و این

مسأله را ترجیح میدهد.

س: ...

ج: یعنی حقیقت شرعیه وجود دارد؟

س: ...

ج: مرحوم شیخ البته قائل به این حرفها نیست که امر بالشیء مقتضی نهی از ضد
است.

س: ...

ج: بله، اطلاق آن یعنی همین، درسته اما ادله «رفعوا ما استکرهوا علیه» میآید چه کار
میکند؟ میخواهد بردارد. خب میخواهد بردارد مثل اضطرار.

س: ...

ج: ببینید حالا آن در باب خودش. گاهی هست که یک محرماتی است از یک ادلهای
میفهمیم که آن قرینه است که شارع به این اکراه... مثل مثلاً معاذالله زنا، شارع به یک
اکراه این جوری که حالا میگیرم یا یک چیز را بفروش و این حرفها، معلوم است که
راضی نمیشود. بله یک وقت میگوید شما را میکشُم، اکراه به آن حد میرسد که
میخواهند او را بشکند، آن جا مجوز پیدا میکند، آن اکراه است. یا آن امر یک وقت
هست که آن چیزی که اکراه کرده مثلاً هدم کعبه است، معاذالله، میگوید و الا میکشم
تو را، خب آن جا میگوید نه، اینها بیان شده در... این جا باید کشته شدن خودش را
اختیار کند و هدم کعبه نکند مثلاً. حالا این در چیز خودش است. فلذا بعداً هم ان شاء الله
بحث میکنیم مثلاً آقای خویی این جا به شیخ اشکال کرده بابا اکراه دیگر معنا ندارد که
شما فرق بین محرمات و واجبات و این جا معنای لغویاش را باید ببینید چیست، این جا با
آن جا چه فرقی میکند، اگر میخواهید معنای لغوی بگویید. اگر میخواهید معنای لغوی
بگویید این جا با آن جا فرقی نباید بکند. ولی این غیر از این است که حالا شیخ این را
اختیار کرده یا نکرده. ممکن است عبارت شیخ که البته جازم نیستیم بلکه مظنون عدم آن
است که آن را میخواهد بگوید، یعنی مرحوم شیخ اکراه را این جا در معنای لغوی
استعمال نکرده، اما اگر در معنای لغوی استعمال کرده باشد این سؤال بر فرمایش ایشان
هست که این تفصیل لاوجه له، چون در لغت فرقی بین این جا و آن جا نیست. بله ممکن
است حکمش فرق بکند، بگوییم اکراه در آن جا آن را برنمیدارد اما در صدق اکراه
تفاوتی نمیکند و ایشان میگوید صدق میکند، کله صدق آورده. یک وقت میفرمایید
حکمش این نیست، اما یک وقت کلمه صدق را دارد میآورد. واژه صدق این است که فلذا

است ممکن است کسی واژه صدق را نسبت به ایشان بدهد، ولی...

خب این اقوال در مسأله است. قول اول را گفتیم چیه؟ این است که متقوم است به این
که امکان تفصی به غیر توریه نباشد.



دو:..... البته من هشت تا دلیل نوشتم برای این مسأله مجموعاً. ولی این هشت تا را به دو
دلیل رئیسی تبدیل میکنیم. یعنی آن هفت تا هم به عنوان بیاناتی برای دلیل دوم میشود.

بیان اول این است که خب یک مسأله لغوی است که این در لغت معنای آن چیست، در
عرف معنای آن چیست. خب ما باید به موازین کشف معنای لغوی مراجعه کنیم مثل تبادر،

مثل صحت سلب و امثال این علائم حقیقت و مجازی که در اصول بیان شده.

ً بیاناتی که در راه دوم عبارت است از این که... که تمام آن راه دوم، هر هفت تقریبا
کلمات هست و اینها، از سایر خصوصیاتی که در اکراه ثابت است، مأخوذ است استفاده
کردند. یعنی میگویند بین فلان عنصری که مأخوذ است در صدق اکراه و این که باید
امکان تفصی نباشد ملازمه است. پس بنابراین دیگر عدم امکان تفصی در عرض بقیه
عناصر نمیشود. بلکه لازمه آن عناصر دیگری است که مأخوذ است، نه در عرض آنها.
پس راه اول این است که از راه علائم حقیقت و مجاز ما پیش بیاییم و اثبات معنای لغوی
و عرفی. راه دوم این است که ببینیم آیا آن چه که لغتاً ثابت است یا عرفاً یا فتوً در صدق
اکراه آیا لازمه آنها، بعض آنها این هست که بگوییم باید راه مفر و تفصی وجود نداشته

باشد به حیث که اگر داشته باشد آنها صادق نیست، آن عناصر صادق نیست.

اما بیان اول و دلیل اول؛ خب بزرگانی به این دلیل تمسک کردند، یکی از کسانی که
تصریح دارد و از این راه رفته، ولو کلمات دیگران هم بر همین مبناست ولی تصریح کرده
و از این راه رفته، برای ادای حقش و این که نام ایشان برده بشود در جلسات بحث
علمی، مرحوم علامه قزوینی است که مرد بسیار جلیل القدری است، حالا کتابها و
کلماتش اخیراً بیشتر چاپ شده و الا ایشان حاشیه مهمی بر قوانین دارند دیگه، آقای آسید
علی صاحب... ایشان معروف است. ایشان فرموده است که «من شهادة تبادر الوجدانی
و الإستقرایی بذلک فإنّ المتبادر المنساق من لفظ الإکراه و تصاریفه مثل اکرهته علی کذا
یا اکرهنی علی کذا و ما اشبه ذلک هو امر الإنسان بفعلٍ مع التوعید علی ترکه بما یعُدّ فی
العرف» توعید به چی بکنند؟به چیزی که «یعُدّ فی العرف ضرراً من قتلٍ أو جرحٍ أو ضربٍ
أو حبسٍ أو شتمٍ أو هتک عرضٍ أو اتلافٍ» حالا دیگر این را ندارد یا به خودش یا به اقربای
خودش و... که قبلاً بحث شد «بحیث لم یتمکن المأمور من التفصی عادةً بوجهٍ من الوجوه
الا فعل المأمور به» هیچ راهی برای فرار ندارد مگر این که آن کارها را انجام بدهد که آن
مکرهِ از او خواسته. از اکرََه، خود واژه اکراه یا وقتی میگوید «اکرهنی علی کذا» یا
«اکرهت علی کذا» این به ذهن میآید. «فیعتبر فیه الامر بالفعل» یک؛ «و التوعید علی
ترکه» دو؛ «و العجز عن التفصی الا بفعل المأمور به» پس دلیلش میشو چی؟ دلیلش
میشود تبادر. هم تبادر وجدانی، که انسان خودش بما أنهّ اهل اللغة یا مرادف آن در
فارسی وقتی توجه میکند، میبیند در این صورت. و منبه به این مسأله هم مطلبی است
که در بعضی کلمات شیخ اعظم هم هست. که اگر کسی امکان تفصی هست بیاید بگوید
من مکرَه بودم، ببخشید من مکرَه بودم، میگویند دروغ میگوید، او را تکذیب میکنند.
وقتی تفصی باشد. پس معلوم میشود در ذهن عرف در واژه اکراه و این ماده، عدم
امکان تفصی مأخوذ است و متقوم به آن است فلذا وقتی کسی که یک کاری را انجام
داده که راه فرار برای او بوده و بیاید بگوید معذرت میخواهم من مکرَه بودم، میگویند

بیخود میگویی، دروغ میگویی. این منبه این است که پس مأخوذ است.

این راهی است که بزرگانی رفتند. خب از کلمات حضرت امام قدس سره در بیعشان
ً این طور است. از کلمات محقق خویی در مصباح الفقاهه استفاده میشود که عرفا



ً این طوری است. در بعض کلمات شیخ اعظم هم قدس سره استفاده میشود که عرفا
استفاده میشود. پس راه اول این است و این راه فعلاً میگوییم راه وجیهی است، تا حالا
ببینیم اشکالات و إن قلت و قلتهایی که ممکن است داشته باشد چه خواهد بود ان شاء

الله. تتمه بحث فردا ...

و صلی الله علی محمد و آله.


